

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

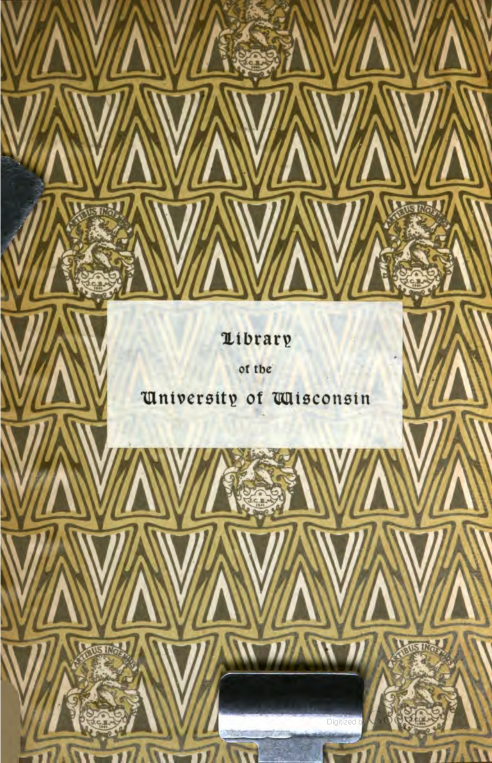
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

# Ibsen. Björnson. Nießsche. Individualismus und Christentum.

Don Beinrich Weinel

Cebensfragen Beransgeber Heinrich Weiner







#### Lebensfragen.

- 1. Die Religion unserer Klassiker (Leffing, Berder, Schiller, Goethe). Von Karl Sell. 1904. Mt. 2.80, geb. Mt. 3.80. 2. Naturalifische und religiöse Meltansicht.
- Won Rudolf Otto. 1904. Mt. 3.—, geb. Mt. 4.—.
- 3. Paulus. Der Mensch und sein Werk: Die Anfänge des Christentums, der Kirche und des Dogmas. Von Heinrich Weinel. 1904. M. 3.—, geb. M. 4.—. 4. Die Reform des Strafrechts und die Ethik

des Christentums. Von Paul Drews. 1905. 50 Pfg.

5. Die Auferstehung Christi. Die Berichte über Auferftehung, himmelfahrt und Pfingsten, ihre Entstehung, ihr geschichtlicher Hintergrund und ihre religiöse Bedeutung. Don At. Matener. 1905. Mat. 3.—, geb. Mat. 4.—.

6. Religion und Aunft. Don Ernft Linde. 1905, 50 Pfg. 7. Wahre Frauenbildung. Ein Mahnwort an die Gebildeten. Von Marie Martin. 1905. 50 Pfg.

8. Das Dogma von der Dreieinigkeit und Gott-menschheit in seiner geschichtlichen Entwicklung darge-

Don Elsbeth Arukenberg. M. 3.-, geb. M. 4.-.

10. Erlöfung. Don R. herrmann. 1905. 50 Pfg.

- 11. Bur Meberwindung des Bweifels. Von Vaul Aaeger. 1906. 90 Pfg.
- 12. Gut und Bofe. Wefen und Werden der Sittlichkeit. Don Emil Fuch s. 1906. Mt. 3.—, geb. Mt. 4.—.
- 13. Carlyle und Goethe. Von Otto Baumgarten. 1906. M. 2.40, geb. M. 3.40.
- Tefu Blut ein Geheimnis? Don P. Fiebig. 1906. M. 1.20.
- 15. Wie erzählen wir den Kindern die biblischen Geschichten? Eltern und Tehrern zur Hilfe. Von Else Burhellen-Ofleiderer und Otto Burhellen. 1906. M. 3.60. Gebunden M. 4.60.
- 16. Fesus im neunzehnten Aahrhundert. Von heinrich Weinel. 8.—10. Tausend. Neue Bearbeitung. 1907. M. 3.—, gebunden M. 4.—.
- 17. Was ift uns heute die Bibel? Don F. Niebergall. 1907. In. 1.20. Gebunden M. 2.—.
- 18. Die Entstehung der Schriften des Neuen Testaments. Vorträge von W. Wrede. 1907. M. 1.50, geb. M. 2.30.
- 19. Wer hat das Christentum begründet, Iesus oder Paulus? Don Arn. Mener. 1907. M. 1.20, geb. M. 2.-.
- 20. Ibsen. Björnson. Niehsche. Individualismus und
- Christentum. Von H. Weinel. 1908. M. 3.—, geb. M. 4.—. 21. Wie wurden die Bücher des Neuen Testaments heilige Schrift? Fünf Vorträge. Von Hans Liehmann. 1907. M. 1.80. Gebunden M. 2.60.
- Von Walther F. 22. Huchen wir einen neuen Gott? Claffen. 1907. 80 Pf.

# Cebensfragen romano

Schriften und Reden schweschen herausgegeben von Heinrich Weinel Sten Sten Sten 20 Sten Sten Sten

# Ibsen. Björnson. Nietsche.

# Individualismus und Christentum

Von

## heinrich Weinel



Tübingen Verlag von 3. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1908 Published November 1, 1907.

Privilege of copyright in the United States reserved under the Act approved March 3, 1905 by J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) Tübingen.

Alle Rechte, einschliesslich des Uebersetzungsrechts, vorbehalten.

Drud von S. Caupp jr. in Cabingen.

239392 NOV 18 1920 CC -W43

Der

Hochwürdigen Theologischen Fakultät zu Giessen

in ehrerbietiger Dankbarkeit

gewiómet

### Hochwürdige, hochverehrte Herren!

Als Beichen herzlichen Dankes für die Verleihung der theologischen Doktorwürde erlaube ich mir Ihnen dies kleine Buch zu überreichen. Ich bin gewiss, Sie werden es nicht verschmähen. Hat mir doch Ihre gütige Beurteilung der Lebensfragen und ihrer Wirksamkeit an unserem Volke gezeigt, dass Sie den Ernst und die Strenge wissenschaftlicher Arbeit auch dort zu würdigen geneigt sind, wo sie nicht im schweren Gelehrtenmantel einherschreitet, sondern im schlichten Gewande volkstümlicher Sprache geht.

Der Verfasser.

# Inhalt.

|                                                                                                                                                                                                                                                         | Seite |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 3m . Kampf um die Wahrheit des Christen=                                                                                                                                                                                                                |       |
| tums                                                                                                                                                                                                                                                    | 1     |
| henrik Ibsen                                                                                                                                                                                                                                            | 16    |
| Brand. Kaiser und Galiläer. Das Problem der unbe-                                                                                                                                                                                                       | 16    |
| dingten Forderung                                                                                                                                                                                                                                       | 16    |
| Ibsens zweite Epoche  Das Problem der sozialen Ethik 56. Das Problem der Willensfreiheit 80. Das Problem der sittlichen Forderung 88. Die Dramen des Alters 93. Die Ueberwindung der Verzweiflung an der sittlichen Forderung durch das Christentum 97. | 51    |
| Björnstjerne Björnson                                                                                                                                                                                                                                   | 105   |
| Christliche Reformgedanken 105. Ueber die Kraft 109.                                                                                                                                                                                                    |       |
| Friedrich Nietsiche                                                                                                                                                                                                                                     | 131   |
| Die Vollendung des Individualismus                                                                                                                                                                                                                      | 131   |
| Das Wesen des Christentums. Jesus                                                                                                                                                                                                                       | 146   |
| Das Christentum der Gegenwart 146. Jesus und die<br>Kirche 147. Die wesentlichen Cypen 161.                                                                                                                                                             |       |
| Das hristliche Ideal                                                                                                                                                                                                                                    | 163   |
| Die Unwahrhaftigkeit 163. Das Mitleid 167. Die Liebe 176. Die Herde 178. Die Selbstverleugnung 182.                                                                                                                                                     |       |
| Der Gottesglaube                                                                                                                                                                                                                                        | 188   |
| Der Individualismus als Atheismus 188. Die wahren Gründe des Atheismus 192.                                                                                                                                                                             |       |
| Das Jenseits und die Unsterblichkeit                                                                                                                                                                                                                    | 202   |
| Die Gründe gegen den Jenseitsglauben 202. Christ-<br>liche Hoffnung 210.                                                                                                                                                                                |       |
| Die hristliche Gewißheit                                                                                                                                                                                                                                | 212   |
| Das Erlebnis 212. Der Wert als Wahrheitsmoment 215. Offenbarung 217. Die Wiedergeburt 221.                                                                                                                                                              |       |
| Nietssches Selbsttäuschungen                                                                                                                                                                                                                            | 230   |
| Die Bedeutung des Individualismus für                                                                                                                                                                                                                   | •     |
| das Christentum                                                                                                                                                                                                                                         | 239   |

#### Berichtigungen.

18 Zeile 3 lies: romantischen Seite 26 3 ": Mittel 30 " : lateinischen 23 **38** " : Eisesmüste 95 " : Excentricität 1 ": Wahrheitsdrang 115 131 18 ": »Willens zur Macht« 194 " 11/12 " : sein Mitleid . . ihm.

#### Im Kampf um die Wahrheit des Christentums.

Das Christentum erlebt in unseren Tagen eine schwere Krisis. Der Kampf zwischen Glauben und Unglauben ist heißer entbrannt als je zuvor. Ich meine nicht den Streit in den Zeitungen und auf den Märkten des Lebens, sondern den stillen und so bittern Kampf, den alle ernsten Menschen mit sich selber kämpfen. Aeußerlich scheint ja alles immer noch herrlich und in Freuden am Christentum. hat die alte Kirche je solche Macht besessen wie in unseren Tagen? Und selbst das darf man doch wohl von unserer Zeit sagen, daß noch nie das Christentum soviel Arbeit der Liebe getan hat wie heute, daß noch nie die Welt so voll gewesen ift von rettenden Caten, von helfenden und beilenden Menschen und Anftalten. bennoch, wir fühlen es wie eine undeutliche und doch unendlich bange Frage: ist das alles vielleicht doch nur die lette Sieberröte auf den Wangen des Sterbenden? Sind diese ungeheuren Anstrengungen um Macht und herrschaft, die die alte Kirche heute wieder so erfolgreich macht, nur wie die lekten krampfhaften Todesanstrengungen eines schwergetroffenen Wildes?

Draußen lacht die Sonne lieb und mild wie in den Tagen des Frühlings, ihre Lichter spielen auf goldgrünen Blättern wie einst, und blauer Duft liegt über den Bergen und auf den Wiesen im Tal, als wollte die Erde zum Leben neu erwachen. Doch es ist herbst, und blutrote Farben mischen sich mit den hellen Frühlingstönen. Und was sterbend am

weinel, Individualismus-

Boden liegt, wartet still auf die weiße Leichendecke, die sich bald hier unten hinbreiten wird.

Ists ein Sterben des alten Glaubens, was wir erleben, was unsere Herzen so bange durchzieht? Haben sich nicht die Gesunden und Starken in unserem Volk weggewandt von dem, was den Vätern Stärke und Gesundheit gab? Läuft nicht die Menge hinter neuen Aposteln her, die von Erdenglück und seliger Zeit weissagen und "neue Taseln" vor ihren Augen ausstellen? — Oder ist's doch ein Erwachen und die Weissagung eines neuen Frühlings, was uns so erschüttert?

Die da jauchzen über das Versinken des Alten und in die Massen hineinschreien, "daß Gott tot ist", sind gewiß nicht die tiefften Menschen unserer Tage. Sie meinen, die Wiffenschaft habe das Alte getötet und habe ihnen eine neue Welt gebaut, in der sie wohnen könnten in den Armen alles holden Glückes. Sie jauchzen, weil sie frei geworden find von dem, was sie immer nur fesselte, was sie nie als ein höchstes und heiliastes hatten, sondern stets nur als fremdes Gebot. Und weil ihrem Denken in der Cat Erlösung ward aus Jahrtausende altem Wähnen, meinen fie auch, die Gewissen durften wegwerfen, was doch unter Schmerz des Menschen Glück und sein höchstes ist. Die tiefen Zweifler unserer Tage aber sind die, denen das Gewissen selbst den Zweifel ins Herz wirft; den Zweifel, ob die Ideale, die den Dätern heilig waren, wirkliche Götter find oder nur grinfende Fragen im Dunkel alter Tempel, die kein Sonnenlicht des sittlichen Denkens vertragen.

Der wunderliche Dersuch, den wir seit einem Jahrhundert etwa machen, Religion in der Schule zu lehren und darin wie im Rechnen, Schreiben, Lesen auf Prüfungen den Kindern nach der Geläusigkeit, mit der sie die schwersten und unverstandensten Begriffe der Erlösungsreligion herunterleiern, Noten zu geben, dieser wunderliche Dersuch hat die gar nicht zu verwundernde Solge gehabt, daß unser Volk meint, die Religion sei etwas, das man lernen könne wie alles Wissen und eben darum

etwas, das durch Wissen und Wissenschaft widerlegt werden könne. Und da nun zudem den meisten Schulkindern die Religion mit dem alten, seit Jahrhunderten überlebten Weltbild und einer veralteten Geschichtsauffassung beigebracht worden ist, und da das neue, auch auf der Schule — nur in andern Stunden — gelehrte Weltbild eines Tages das alte tötet und eine andere Geschichtsauffassung an alle herankommt, und nun immer die Meinung besteht, jene äußeren Dinge seien die Religion — man hat's ja "gelernt" —, so ist der Sturz des alten Glaubens sür die meisten Menschen so notwendig wie das Herauswachsen aus den Kinderkleidern.

Es ift natürlich und notwendig, daß die Maffe der Gebildeten und Ungebildeten so empfindet. Aber es ift darum doch nicht berechtigt. Der Kampf der Naturwissenschaft, erst recht der einer populären halbwissenschaft, ift kein Kampf mit dem Christentum, sondern nur ein Kampf mit dem alten Weltbild, das seit seinen Anfängen das Christentum getragen hat. Dieses Weltbild ist nicht das Christentum; dieses dreistöckige Gebäude der Welt, der kryftallene himmel über uns mit seinen Beiftern und Engeln, seinen goldenen Toren und dem Dach aus Chrnfolith, diese Erde, die "hier unten festliegt", und die finstern Beifter des Bosen und der Krankheit, der Teufel und seine Schar, Weissagungen und Wunder - sie haben alle im Christentum eine große Rolle gespielt; aber sie waren alle da, ebe das Christentum kam, sie waren als Wissenschaft da und als Glaube. Aber das Wesen des Christentums kann sich doch in ihnen nicht erschöpfen, so wenig wie das Wesen von Beethovens Genius in den formen der Sonate und Symphonie liegt, die icon por ihm ausgebildet waren. Und haben nicht auch seit der Zeit, da Kopernikus die Krystallhimmel zerschlug und Newton das ewige Geset, dem alle himmel dienen, fand, und seitdem die Unendlichkeit des Werdens schaurig und erhaben por uns aufstieg, Tausende und Abertausende frommer Christen gelebt und nicht bloß im "Widerspruch von Kopf und herz" gelebt?

1 \*

Doch man meint, seitdem das Geset von der Erhaltung der Kraft gefunden sei und Kant und Goethe, Darwin und seine Schüler uns gelehrt hatten, den großen Gedanken der Schöpfung noch einmal zu denken, sei auch die lette hochburg genommen, jenes heiligtum unserer Väter, das Schiller in den drei "Worten des Glaubens" besungen hat, Gott, Freiheit und Tugend und mit ihnen der Glaube an die Unsterblichkeit der Menschenseele. Aber diese Meinung ift falich, und leicht kann eingesehen werden, was fie in Wirklichkeit zur Grundlage hat: die Verwechslung des Gottesglaubens mit einer Gotteshppothese. Die alte "natürliche Theologie", die schon in Griechenland begonnen hat, und die von der Zweckmäßigkeit der Welt aus das Dasein eines Urhebers, eines diese 3mede wollenden und realifierenden Schöpfers voll Weisheit und Gute im Sinne absoluter Vollkommenheit erschließt, ja beweisen zu können meint, war in der Scholastik wie in der orthodogen Theologie der Reformationskirchen weitergeführt worden. Besonders aber war sie wieder ausgebaut worden, als in der Aufklärungszeit die orthodore Theologie zusammengebrochen war und man auf die Philosophie zurückging, um bott und die Unsterblichkeit zu beweisen. Damals hat man die 3weckmäßigkeit der Welt so naiv verstanden, daß man alles daraufhin ansah, ob es dem Nugen des Menschen diene oder nicht, und den "Gottesbeweis" geführt aus dem Wechsel der Jahreszeiten wie aus dem Dasein der Raubtiere und des Ungeziefers. Gegen diese "Zweckmäßigkeit" der Welt richtet sich der Angriff der modernen Naturwiffenschaft, und mit Recht. Mit ihrem Grundsat, daß man die Welt rein aus Ursachen erklären muffe, hat sie die ungeheuren Sortschritte gemacht, unter deren Wirkung wir alle stehen. Erst wenn man Gott als wissenschaftliche hnpothese fallen läkt, ist Wissenschaft mög-So sind die alten Gottesbeweise endquiltig gesturzt, nachdem die alte Schöpfungsgeschichte der Bibel fich schon längst als einen sinnvollen Mythus Dorderasiens, als eine kindlich tiefe Antwort auf die letzten Fragen des Daseins herausgestellt hatte. Denn daß im 19. Jahrhundert noch die Frage "Moses oder Darwin?" gestellt werden konnte, war nur durch ein Dersäumnis der Cheologie und durch die allgemeine Unbildung möglich. Schon für herder war diese Fragestellung überwunden, schon vor ihm hat die alttestamentliche Kritik gesehen, daß zwei mit einander in Widerspruch stehende Schöpfungsgeschichten das alte Cestament beginnen, und herder selbst hat uns mit seiner feinen Empfindung für alle Poesie und in seiner pathetischen Sprache "die älteste Urkunde des Menschengeschlechts" als einen hymnus von der Schöpfung nachgedichtet. Und man zählt herder doch zu unseren Klassikern, die unsere gebildeten Männer, selbst wenn sie Naturwissenschaft zu ihrer Cebensausgabe haben, eigentlich nicht bloß aus dem Unterricht und Kluges Grundriß der Litteraturgeschichte kennen sollten.

Die Einbildung, als sei nun damit der Gottes glaube widerlegt, konnte nur einem Geschlecht kommen, das den mobernen Unterrichtsbetrieb durchgemacht und aus ihm haß gegen die Religion als Schulzwang und Verwechslung von Religion und Wissen eingesogen hatte. Und in diesem Geschlecht wieder nur benen, die von den tiefften Denkern nicht mehr kennen als die Namen. Sonst hätten sie schon von Dascal lernen können, daß dieser Gott der metaphysischen Beweise nicht der Gott der Religion ist. Seit 200 Jahren stand ichon in Pascals "Gedanken" zu lesen: "Die metaphysischen Beweise von Gott sind den menschlichen Gedanken so fremd und so verwickelt, daß sie wenig Eindruck machen . . . Ueberdies können derartige Beweise uns nur zu einer spekulativen Erkenntnis von Gott bringen; und ihn nur auf diese Weise erkennen, heißt, ihn gar nicht kennen . . . Die Gottheit der Christen ist nicht etwa ein Gott, der weiter nichts ist als ein Schöpfer geometrischer Wahrheiten und der Ordnung der Elemente . . . Der Gott der Christen ist ein Gott der Liebe und des Troftes: er ift ein Gott, der Herg und Seele deffen

füllt, den er besitzt: er ist ein Gott, der sie tief innen ihr Elend und seine unendliche Barmherzigkeit empfinden läßt." Und der Mann, der mit seinem überragenden Derstand bewiesen hat, nicht bloß, daß alle Gottesbeweise falsch sind, sondern auch, warum sie notwendig falsch sein müssen, ist auch schon lange vor der modernen Naturwissenschaft über die Erde gegangen, Immanuel Kant. Allein er hat auch gezeigt, was diese nicht immer weiß oder wissen will, daß auch sie ihre Schranken hat und ebensowenig wissenschaftlich den Beweis dafür führen kann, daß es keinen Gott gibt und keine Welt außer dieser, die wir mit Augen sehen und mit Jahlen messen.

Das gleiche hat er von dem Glauben an die Unsterblichkeit gezeigt. Gewiß ist uns die Aussicht nach drüben verrannt, und die wundersamen Inseln der Seligen und die Tore der goldenen Stadt sind uns Träume der Dichter. Keine Hand lüftet den Vorhang, der das dunkle Cor des Codes schlieft. Schärfer vielleicht als alle Menschengeschlechter vor uns seben wir ein, daß die Seele kein Ding ift, keine "einfache und darum unvergängliche Substang", wie die Wissenschaft vor Kant beweisen wollte. Aber der Glaube, daß das, mas Persönlichkeit in uns ist oder werden soll, einer Vollendung entgegengehe in Sormen, die wir nicht kennen, und in einem Dasein, das wir Gott ebenso uns zu geben überlassen, wie wir aus seiner hand dies Erdenleben empfangen haben, das ift Religion, das hängt nicht von der Antwort auf die wissenschaftliche Frage nach dem Zusammenhang des seelischen und leiblichen Cebens ab und nicht von der andern auf die Frage, wie wir wissenschaftlich die Wirklichkeit erfassen.

Ja selbst das Problem der Willensfreiheit liegt jenseits der Grenze, die sich die strenge Wissenschaft ziehen muß. Gewiß wirken hier zwei ungeheuer mächtige Impulse auch der wissenschaftlichen Erkenntnis darauf hin, die Willensfreiheit bloß für eine Illusion zu halten. Es sind einmal die Catsachen der Geisteskrankheiten, der Vererbung und des Alterns, die

uns wenigstens zeigen, wie eng das Leben unseres Gewissens an die körperlichen Dorgänge gebunden ift. Dazu kommt nun der so häufig wundervoll und überraschend gelungene Dersuch, die Welt der Natur als ein lückenlos ablaufendes Ganze zu fassen, in dem anscheinend kein Raum wie für das Eingreifen eines Gottes, so auch für das Wirken eines freien Menschenwillens bleibt. Dies Problem wird uns noch mehr beschäftigen, daber soll hier nur darauf hingewiesen werden, daß ein Urteil über den Gesamtverlauf der Welt stets ein nicht rein wissenschaftliches Urteil ist. Und wenn Kant das Erklären des Naturgeschehens als eine lückenlose Kette von Ursache und Wirkung als eine notwendige Sorm unsres menschlichen Denkens aufgezeigt hat, so wird man wenigstens, wenn man das nicht annehmen will, erst recht zugeben muffen, daß dieses Erklären doch nichts mehr ist als ein wissenschaftlicher Grundsak pon folgen- und segensreicher Wirkung, aber kein Gesek, das einer sich aufdrängenden Wirklichkeit entgegengestellt werden darf. Eine solche ist aber immer wieder das Verantwortungsgefühl, das ebenso elementar ist wie das Abhängigkeitsgefühl. Andererseits muß darauf hingewiesen werden, daß das Christentum gerade in seinen großen Vertretern wie Paulus, Augustin und Cuther die Willensfreiheit, wie der Rationalismus sie lehrt, ebenso verworfen hat, wie es der moderne Determinismus tut. Wiederum ist es nur unser rationalistischer Religionsunterricht, der beides in der innigsten Verschmelzung zeigt, so daß man mit den modernen Erkenntnissen seinen Glauben perliert.

Was die moderne Wissenschaft vollbracht hat, ist also die Terstörung des vermeintlichen Beweises für das Christentum. Wie der Rationalismus den alten Wunder- und Weissagungsbeweis der Orthodoxie vernichtet hatte, indem er vor allem geschichtlich seine Unhaltbarkeit ausdeckte, so hat die neuere Wissenschaft nun wiederum dessen Beweis als falsch nachgewiesen. Aber die Religion hat nie auf Beweisen geruht,

sondern auf Gründen. Und diese Gründe liegen jenseits aller theoretischen Wissenschaft.

Man kann das vor allem deutlich machen an dem, was sich als die Weltanschauung der modernen Naturwissenschaft jett unter dem Namen des Monismus organisiert. Man meint hier, nur die bewiesenen Catsachen der Wissenschaft zu vertreten, und muß doch sehr rasch zugeben, daß es ein Glaube ist, was man hat. Nehmen wir einmal an, der Entwicklungsgedanke sei wissenschaftlich völlig bewiesen. Er ist es noch nicht, aber er hat die Wahrheit und die Zukunft wohl auf seiner Seite. In ihm liegt jedoch gar keine Wertung der Welt. Ob ich dieser Entwicklung fröhlich oder traurig guschaue, das hängt nicht von dem, was ich wissenschaftlich dabei beobachte, ab. Denn wenn ich auch sehe, wie aus diesem Prozeß stets reichere und vielleicht auch besser angepaßte Sormen hervorgehen, so ist doch auch deutlich, daß, wenn ich blok den Makstab der Erhaltung der Art anlege, nicht immer eine feinere Anpassung auch eine bessere ist. Eine feiner angepaßte Gattung wird leichter sterben, wenn die Bedingungen des Lebens sich ändern, als eine niedere Sorm. Nimmt man aber innere Werte bei der Abschätzung des Prozesses zu hilfe; beurteilt man eine Kape als ein höheres Tier als den Wurm nach ihrer geistigen Ceistung, so überträgt man nicht minder naiv wie der alte Rationalismus Menschliches auf das Tier. Endlich für den Menschen selbst muß man gang und gar Werte haben, die nicht mehr aus der reinen Naturwissenschaft fließen. Denn wenn das ganze geistige Ceben nur als Mittel der Erhaltung der Art gewertet werden soll, dann hat wahrlich Schopenhauer mehr recht als unsere weltfrohen Mo-Ist dieser ganze Apparat von Denken und Sühlen, all dies Seinste und Schmerglichste, ist dies Gewissen und seine Kämpfe, sind diese Staaten und Religionen, diese Kriege und Glaubensgerichte alle nur in der Illusion gewachsen, deren Wahrheit lediglich ist:

Der Hunger, der die Zähne fletscht und wetzt, Und jenes andere verlog'ne Chema, Die Brunst, die Sleisch auf Sleisch unendlich hetzt, —

nun so ist wahrlich keine Ursache gur Freude, gum Optimismus. Woher bat der Monismus seine Wertung der Welt? - Und woher hat er seinen Wahrheitsglauben? Er ist zwar bescheiden und sagt lieber, es sei ihm etwas "gewiß", als es sei etwas "wahr". Aber ein klares entwicklungsgeschichtliches Denken muß alle unsere Lebensansicht nur für "Anpassuna". also nicht für Wahrheit halten; es gibt keine Wahrheit. Dann aber wird einem klugen Menschen auch nichts mehr gewiß sein. Alles ist "Ansicht", "Lebenslüge", wie Ibsen uns sagen wird. Der Monist glaubt es anders, aber es ist ein Glaube, keine Wissenschaft. Und ebensowenig läßt fich theoretisch eine Ethik auf die Entwicklungslehre gründen. Zwar hat das selbst ein so scharfer Denker wie Niehsche zu können gemeint, und viele habens versucht, auch der Monismus. Aber ist nicht Niehsche von dem Entwicklungsgedanken aus bei der "herrenmoral" angelangt wie Spencer beim Utilitarismus und unsere Monisten bei unserer bürgerlich-driftlich-staatlichen Mischmaschethik? Das zeigt eben, daß alle ihr sittliches Urteil anders woher haben. Und noch leichter kann man mit der Entwicklungslehre Schopenhauers Askese und Mitleidsmoral verbinden. Niehsche nahm eben aus dem Entwicklungsgedanken den Züchtungsgedanken heraus und die "blonde Bestie", die Utilitaristen suchen ihr Ideal bei Ameise und Biene, Schopenhauer nahm das Leiden des Einzelwesens und suchte, wie man ihm abbelfen könne.

Man sieht deutlich: hier liegen andere Dinge als das wissenschaftliche Weltbild im Grunde. Es ist bloß die Illusion einer von den Erfolgen der Naturwissenschaft und Technik faszinierten Zeit, als könne die Wissenschaft alles leisten. In Wahrheit leistet sie für alle diese letzten Fragen nichts. Der Monismus ist das Durchschnittsurteil unserer deutschen bürger-

lichen Bildung, das von dem Rationalismus und dem aufgeklärten optimistischen Christentum des 18. Jahrhunderts her noch seine Wertung der Welt und des Menschen wie das Ideal seiner Nüglichkeitsethik bezieht. Gerade die utilitaristische Moral des 18. Jahrhunderts in ihrer englischen Gestalt soll uns heute auf dem Weg über Darwin und Spencer in Deutschland als Wissenschaft aufgeredet werden. Die Welt aber ist längst darüber hinaus in Ultramontanismus und Skeptizismus, in Materialismus und Sozialismus, in Mystik und Romantik.

Worum es sich in der Religion handelt, das ist die Wertung der Welt. Ob man zu ihr das Zutrauen gewinnt, daß sie einen Sinn hat, das wird auch darüber entscheiden, ob man endlich glaubt, daß hinter ihr und in ihr ein ewiger, heiliger Liebeswille waltet, den man von der Welt zu unterscheiden wagt. Und aufs engste damit verbunden ist die andere Frage, ob man wagt, ein höchstes Ideal mutig als das Eine, was uns für unser Handeln in der Welt nottut, zu ergreifen, wenn es uns überwältigt, und wiederum ob man in ihm den Willen der Welt und den Willen eines Gottes über der Welt zu er-Und darum beginnt erst da wirklich die areifen alaubt. Krisis des Christentums auf Leben und Tod, wo man seine Weltwertung als eine eitle Täuschung und sein Ideal als eine Schändung des Menschen und als eine Vernichtung des Besten in ihm nachweisen will. Der Kampf der Naturwissenschaft trifft nur die Außenwerke, ein solcher Kampf aber gilt der Seele des Chriftentums. Auch dieser Kampf ist entbrannt, und mit voller Klarheit wird er geführt. Keiner hat ihn schärfer und sicherer als den eigentlichen Kampf gesehen als Nietsche. Das lette Werk seines Lebens spricht es kühn aus: "Man hat bisher das Christentum auf eine falsche, und nicht bloß schüchterne Weise angegriffen. Solange man nicht die Moral des Christentums als Kapitalverbrechen am Ceben empfindet, haben bessen Verteidiger gutes Spiel. Die Frage ber bloken "Wahrheit" des Christentums - sei es in hinsicht

auf die Existenz seines Gottes oder die Geschichtlichkeit seiner Entstehungslegende, gar nicht zu reden von der christlichen Astronomie und Naturwissenschaft — ist eine ganz nebensächliche Angelegenheit, solange die Wertfrage der christlichen Moral nicht berührt ist. Caugt die Moral des Christentums etwas, oder ist sie eine Schändung und Schmach trots aller heiligkeit der Versührungskünste? Es gibt Schlupswinkel jeder Art für das Problem von der Wahrheit; und die Gläubigen können zuletzt sich der Logik der Ungläubigsten bedienen, um sich ein Recht zu schaffen, gewisse Dinge zu afsirmieren — nämlich als unwiderlegbar als jenseits der Mittel aller Widerlegung (— dieser Kunstgriff heißt sich z. B. Kantischer Kritizismus)."

In der Cat, der haß des Gegners hat tief gesehn. Das ist das lette Problem, worum es sich handelt in dem Kampf, der dem Christentum der Gegenwart auferlegt ift. Wenn die driftliche Sittlichkeit durch ein höheres und reineres Ideal überboten werden kann, vor dem sie verblaßt, so ist das Christentum, endgiltig verloren, und die Krankheit ist "zum Tode". Dann ist es nicht mehr, was alle Sittlichkeit dem Menschen ist, die geheime Kraft des Bezwingenden, an der er fich emporglaubt, dem unbekannten Biel feiner Entwicklung zu. Dient ein Ideal diesem nicht mehr, ist es ein hindernis dieses höchsten geworden und nicht mehr seine Förderung, so ist dies Ideal gerichtet und das Licht, das es in der Welt entzündet hatte, erloschen. Steht's mit dem Christentum so, dann wird auch der Glaube sinken, den es in die Welt gebracht hat, der Glaube an den Dater im himmel: daß über der Welt ein beiliger gütiger Wille walte, der pon ihr unterschieden ift und sie zu ihrem Ziel führt, und der Glaube an dieses Ziel: daß diese Welt sich wandeln muffe und werde in ein Reich Gottes, eine volle Herrschaft seines Willens, allen zur Seligkeit und zur Reinheit und zur Vollendung. Und es wird der Mut des Menschen finken, frei zu werden, der Mut, den er aus dem Ideal gewann, weil es ihn überwältigte und über sich hinaushob.

Man kann die Wichtigkeit dieser Frage auch aus dem Leben selbst beweisen. Man prüfe sich einmal selbst und denke an das, was man von anderen weiß. Nicht die theoretischen Bedenken aus der Weltanschauung haben die stärksten Zweifel in unsere Bruft geworfen, sondern die ungeheure Enttäuschung, die das unbestechliche und wahrhaftige Kind überfällt, wenn es aus der Schule und dem Elternhaus in die Welt hinaustritt und erkennt, daß alle wie selbstverständlich nicht nach den driftlichen Geboten handeln. Es scheint da draußen in der Welt eine große geheime Verabredung zu bestehen, daß der Mensch nicht driftlich handeln durfe, daß das Chriftentum Corheit sei. Der Student, der angehende junge Offizier sieht auf einmal, was er bisher als die geheimnisvoll umhergeraunte Weisheit verdorbener Mitschüler entweder verachtet oder mit Grauen gehört hatte, als das Selbstwerständliche behandelt und gar gepriesen. Kommt er einmal mit einer Meinung hervor. die aus dem Religionsunterricht stammt, so wird er verlacht als Knabe, der das Leben nicht kenne. Und es geht ihm, wenn es wissende Mitschüler ihm nicht schon brachten, endlich wie eine Erleuchtung die Erkenntnis auf, daß die Erwachsenen die Kinder anlügen mit dem driftlichen Ideal, das sie selbst doch nicht für ein Ideal halten. Denn sie verschmähen es, nach ihm zu leben. Da ftirbt in raschen Augenblicken mehr Religion ab, als vielleicht ein langes Leben wieder pflanzen kann. hier liegt des Rätsels Cosung, warum so wenige Semester, die wahrlich nicht mit ernstem Studium der letten Fragen verbracht werden, genügen, unsere akademische Jugend dem Christentum ganz zu entfremden. In der Cat, darum handelt es fich im legten Grunde, ob das driftliche Ideal wahr und herzbezwingend ift und die Menschen erhebt und selig macht. Weil es durch das Leben selbst als eine Lüge widerlegt zu werden scheint, deshalb ist der Zweifel so verbreitet.

So steht die Frage. hier ist der hauptangriff, hier stehen die stärksten Seinde. hier steht nicht nie gich e allein, der das Zutrauen zu sich hatte, das Ideal des Christentums durch ein befferes überbieten zu können. hier stehen viele in unseren Tagen, die da meinen und predigen, daß das Christentum des Menschen Bestes erdrücke und sein Eigenstes in den Staub giehe. In diesen Vorträgen sollten die Stärksten zu Worte kommen: neben Nietsiche 3 b f en, der große Zweifler, der des Menschen Seele kannte bis in ihre geheimsten Kammern und der selbst der Welt des ewig Unausgesprochenen noch Sprache Sein ganzes Leben, das vor kurzem hochbetagt geendet hat, ist ein Ringen um das driftliche Ideal gewesen. Wie es dahinfließt im Glauben der Jugend und im innersten Kampf um seine lette Größe, im Zweifel der Mannesjahre, wo der Seele des Lebens harte Gesethe und niedrige Motive deutlicher sind, und endlich der "wissende" Greis, der bitter lächelnde - so ist dieses Menschenleben selbst ein mundersames Drama, in dem der Zweifel des verflossenen Jahrhunderts wie aus dem Herzen eines übermenschlichen Dichters gur Sprache mard. Und gwischen dem, der neue Cafeln ichreiben wollte, und dem, der bloß die alten brach, ftehe Björnson, mit fröhlichem und offenem herzen in dieses Jahrhundert des Zweifels gestellt, aussprechend, was viele erlebt haben, die es ehrlich und wacker meinten mit dem Leben: das Christentum ist "über die Kraft", und die doch mit heiterer, ruhiger Zuversicht zu dieser modernen Welt ihr Credo und Spera sagen zu können meinen. Alle drei fast einig in dem, was sie dem Chriftentum an Zweifeln einwenden, und doch so verschieden ein jeder, daß sie fast alles erschöpfen, was der Individualis= mus gegen das Christentum vorbringen kann.

Und warum drei Dichter? — Denn auch Friedrich Nietssche ist ein Dichter. Wer sich von ihm bereden läßt, er sei ein Mann der strengen Wissenschaft, der wird mit Staunen merken, wie leicht Nietssche zu widerlegen ist, wie voll von Sprüngen

und Widersprüchen sein Denken ist, selbst wenn man die Epochen seines Schaffens deutlich trennt. Und wer ihn so widerlegt, der merkt deutlich, daß der Widerlegte damit nicht tot zu machen ist, daß die Macht, mit der er sich ins herz hineinprägt, nicht den Gründen des Verstandes weicht. Das ist des Dichters Werk. Und nicht bloß des Künstlers der Sprache. Ein Artist verblüfft, ein Dichter bezwingt. Denn er ist in der Seele heimischer als wir anderen, weil ihm ein Gott zu sagen gab, was er und alle leiden. Als Dichter muß man Niehsche sassen, wenn man ihn verstehen will.

Also weshalb drei Dichter, und nicht Gelehrte und Philosophen, als Vertreter dieses Kampfes? Weil nicht die Gelehrten und nicht die Philosophen — außer wenn sie zufällig auch Propheten sind, sondern die Dichter die neuen Ideale der Menscheit schaffen ober die alten zerstören. Die Dichter nämlich, die nicht bloß Verteidiger alter Ideale sind. Früher als bei den Männern des Saches, bei Theologen und Philosophen, geht die Sonne eines neuen Ideales in den herzen der Propheten auf, die alle zugleich auch Dichter gewesen sind, von Amos, dem Rinderhirten aus Thekoa, an, der sein Klagelied über Israel in Bethels Sesttrubel hinein sang, bis zu Jesus, der von den Lilien auf dem gelde und dem Sperling auf dem Dach seine wunderbaren Spruche sprach, die heute noch in allen Seelen wiederklingen. Die Propheten sind alle Dichter gewesen bis auf den heutigen Tag, und langsam folgen die Systematiker, die "Denker", die Theologen und Philosophen ben Propheten und Dichtern nach.

Freilich das höchste sind doch erst die Menschen, die nicht bloß Dichter sind, nicht bloß die Dichter neuer Ideale, sondern ihre lebendige Kraft zugleich, die heiligen. Wer wie Schopenhauer sich mit Bewuhtsein von dem Tun seiner letzen Besehle frei spricht, ist ein heuchler: es gibt auch heuchler des Unglaubens. Aber schmerzlich ist's, wenn sich der Dichter nicht als der heilige seines Ideals fühlen kann und selber darum

in sich unsicher wird. Surchtbar sind die Stunden, wie Niehsche sie gekannt hat:

Bei abgehellter Cuft, wenn icon bes Monds Sichel grun zwijchen Purpurroten und neibifd hinfdleicht, - dem Tage feind, mit jedem Schritte beimlich an Rojen-Bangematten hinsidelnd, bis fie finken, nachtabwärts blaß hinabfinken: jo fank ich felber einstmals aus meinem Wahrheits-Wahnsinne, aus meinen Tages-Sehnsüchten, des Tages mude, krank vom Lichte, - fank abwärts, abendwärts, icattenwärts, von Einer Wahrheit verbrannt und durstig - gebenkst Du noch, gedenkst du, heißes Berg, wie da du durstetest? daß ich verbannt fei von aller Wahrheit! Nur Narr! Nur Dichter!

Und schwer ist es, wenn es so über "Zarathustra" kommt, daß er seinen Jünger fragen muß:

"Doch was sagte Dir einst Jarathustra? Daß die Dichter zuwiel lügen? — Aber auch Jarathustra ist ein Dichter. . .

Wahrlich, immer zieht es uns hinan — nämlich zum Reich der Wolken: auf diese setzen wir unfre bunten Bälge und heißen sie dann Götter und Uebermenschen: —

Sind sie doch gerade leicht genug für diese Stühle! — alle diese Götter und Uebermenschen.

Ach, wie bin ich all des Unzulänglichen müde, das durchaus Ereignis sein soll. Ach, wie bin ich der Dichter müde!" Und was ist es, was in Ihsens "Wenn wir Toten erwachen" so erschütternd wirkt, ist's nicht die Wahrheit eines Dichterbekenntnisses?

"Rubeck: Warum Dichter?

Ir en e: Weil du ohne Kraft bist und ohne Willen und voll Absolution für all deine Handlungen und für all deine Gedanken. Du hast meine Seele gemordet — und dann mobellierst du dich selber in Reue und Buße und Selbstanklage — und damit meinst du dann, sei deine Rechnung beglichen.

Rubeck (trotig): Ich bin Künstler, Irene. Und ich schäme mich nicht der Schwäche und Unvollkommenheit, die mir anhasten mag. Denn ich bin zum Künstler geboren, siehst du. Und werde trot alledem auch nie etwas anderes als Künstler werden."

So sagen uns die Dichter selbst, daß sie nicht die letzten Mächte find, die in der Menscheit wirken. Aber fie haben doch die Macht, andere zu entzünden, und vielen jedenfalls find sie im stande, das Ceben in den alten Idealen gu entreißen. Und wo hätte ich die "Heiligen des Individualismus" suchen sollen? - wenn ich so sagen darf. Sollte ich die herholen, von denen Nietsiche mit derselben unwahren Bewunderung spricht wie Schopenhauer vom heiligen grang oder von Gerhart Tersteegen? Sollte ich die blonde Bestie aus Deutschlands Urwäldern oder Napoleon oder Cesare Borgia fragen? Aber die Heiligen des Individualismus haben das Geheimnis dieses Ideales beffer begriffen als seine Dichter, nämlich dies, daß man nicht von ihm sprechen darf. Oder soll ich Oskar Wilde lieber nehmen, der allerdings "unter flötenklängen den Blumenpfad hinabschritt" und ohne Reue auf ein Leben voll raffinierter Freuden gurücksah mit dem Mut, selbst das tiefste Leid nur als eine neue Nuance des Künstlerlebens aufzufassen? Aber wie würde man Nietsiche und gar Ibsen Unrecht tun, fie mit diesem "Dichter" auch seines Lebens zusammenzunehmen! So glaube ich doch, die stärksten Gegner des Christentums gefunden zu haben in diesen drei Dichtern des Individualismus.

## Henrik Ibsen.

Brand. Kaiser und Galiläer. Das Problem der unbedingten Sorderung.

Drei große Weltanschauungsdramen hat uns das verflossene Jahrhundert geschenkt: Goethes Faust, Ibsens Brand und Wagners Parsifal. Wer Ohren hat zu hören, zu dem spricht aus ihnen die Geschichte des inneren Cebens in diesem Iahrhundert, in dem so viele der Edelsten den Weg von einem ruhigen Vertrauen auf den "guten Menschen" und die "Liebe von oben" zu der gewaltigsten Frage des Menschen gingen:

> "Sag mir, Gott, im Todesgraus: Reicht nicht zur Errettung aus Manneswillens quantum satis?",

um schließlich dabei zu enden, daß Gott selbst hinter die Wolkenhöhen schwand und der Mensch sich allein fand in der Eiswüste der Welt: "durch Mitleid wissend", nur auf sich und sein
herz angewiesen, es zur Ruhe zu bringen und die Wunden
heilen zu helsen, die der grausame Wille zum Leben allen Geschaffenen schlägt. In diesem Drama der drei Dramen steht
Ibsens Brand nicht bloß zeitlich und innerlich an zweiter Stelle,
er ist auch künstlerisch hinter den Saust zu stellen; das leuchtet
selbst uns entgegen, obwohl wir ihn in Uebersehung lesen
müssen. Die Einheitlichkeit und die Wucht, mit der hier
die letzten Fragen des Menschenlebens gestellt werden, und

Weinel, Individualismus.

bie Glut und die Kraft einer jungen, starken Mannesseele, die sich bis zur Derzweislung in ihm erschöpft, zeichnen es sogar vor dem weitläusigen romanischen Palast des Saust aus. Und obwohl der Saust sen Reichtum des Menschenlebens zu erschöpfen scheint, der Brand aber nur auf eine höchste Frage gestellt ist, so hat er doch auch wieder ein erschütterndes Problem mehr: die Tragik des Elternlebens, das Opfer des Kindes um des heiligsten willen, erschütternder dargestellt als ein Gegenbild in der Bibel mit all seinen stillen Schauern. Ihsen hat im "Brand" mit 37 Jahren ein Werk geschaffen, dessen Ducht von keinem seiner späteren Dramen mehr erreicht wird, so sehr sie es vielleicht an stiller Kunst übertreffen.

Mit einem wundervollen Dreiklang setzt das Spiel ein: Brand und der Bauer, Brand und der Künstler, Brand und die wahnsinnige Gerd. Wie geheimnisvolle Allegorien der Menschen und der Seele treffen sie droben auf den Bergen der heimat zusammen, und doch Wesen von Fleisch und Blut, voll Wahrheit und Ceben.

Unter einer Jochhöhe auf dem nordischen Hell, von allen Gefahren der Gletscherwelt im dicten Nebel umdroht, wandert der junge Pfarrer Brand nach Westen. Er will hinunter ans Meer, wo er sich einschiffen wird, seine Arbeit unter den Menschen in der großen Stadt zu beginnen, wohin ihn sein Gott ruft. Ein Bauer hat ihn bisher begleitet, er muß noch heute an das Sterbebett seiner Cochter, die ohne ihn "nicht selig scheiden kann". So wandern miteinander der Glaube und die Angst. Brand geht kühn und sicher voran:

Wenn meinen Tod der Herr verlangt, Mir nicht vor Slut und Abgrund bangt. Wer glaubt geht sicher jede Bahn.

Der Bauer aber kehrt um:

Man hat ja doch ein Leben nur, Wer schafft denn Weib und Kind zu essen? Brand verweist ihn auf seine Religion und Jesus: "Er hatte eine Mutter, er". Der Bauer aber weiß sich dem geschickt zu entziehen und spricht wie alle:

> Doch ist das freilich lange her; Da gab es Zeichen noch und Wunder, So was kommt nicht mehr vor jetzunder.

Mit Gewalt muß Brand sich von ihm losreißen; denn der Bauer fürchtet verantwortlich gemacht zu werden, wenn Brand ein Unglück zustößt und will ihn zurückhalten. Wie weissigend schweben Brands große Worte über der Szene:

hier scheiden unsre Wege sich, Du kennst nicht Gott, Gott kennt nicht dich. Des Kreuzwegs Wahl bleibt dir erspart, Du wandelst schon in sichrer Sahrt.

Brand steigt hinauf zum Joche. Mit dem Kühnen ist Gott. Der Nebel fällt, die Sonne bricht hervor. Wie mit einem Schlage ist die Welt voll Schönheit und Licht. Und im Glanze der Morgensonne kommen lachend und vor Glück strahlend ein junger Maler und seine Braut über die höhe. necken und fangen sich und erzählen sich ihr junges Glück in köstlichen Versen. Sie merken nicht, wie sie dem Abgrund gutollen, bis sie ein jäher Ruf Brands festhält und rettet. erkennen sich Einar und Brand als Jugendfreunde, und indem fie einander von ihrem Ceben erzählen, bricht stark und groß ber Gegensak zwischen der althetischen Lebensauffassung des Brautpaares und der sittlichen Herbheit Brands hervor. Jene wollen sich ein Leben bauen, "liebestrunken, in Traum und Märchenglück versunken", hier zieht einer aus, "den alten Gott zu begraben, den Gott der niedern Erdenseelen", den Einar wie alle als einen lieben, alten Mann gemalt hat. Ihm schleudert Brand seinen Hohn ins Gesicht:

> Der Katholik stellt den Erlöser Oft als ein kleines Kind sich vor,

Ihr lacht — und macht es noch viel bofer; Denn Euch ist Gott ein greifer Cor!

Und wie der Gott, so seine Anbeter; nach ihrem Bilde schufen sie ihn.

Ein wenig ernst bei heil'gen Fragen, Ein wenig treu der Väter Brauch, Ein wenig lüstern nach Gelagen, Weil das die teuren Väter auch . . . Ein Bruchteil nur in Großem, Kleinem, In Bös und Gutem, schlimmst in einem: Dies etwas Gute, etwas Schlechte Schlägt endlich völlig tot das Rechte.

Und dennoch glaubt Brand an dies Volk und hofft es zu erwecken.

Und doch aus diesen Seelenstümpsen, Aus diesen Geistestorsorümpsen, Aus diesen Köpsen, diesen Händen, Soll einst ein Ganzes sich vollenden, Das Gotteswerk, ein Mann voll Mark, Der neue Adam, jung und stark.

Er glaubt es, weil sein Gott in ihm ist wie ein verzehrendes Seuer, der junge Gott der ganzen Seelen.

Sie trennen sich, um hinunterzusteigen. Ein Abgrund liegt zwischen ihnen, auch ihre Wege führen auseinander. Wie ein schwerer Schatten haben sich Brands Worte vor die Seelen der frohen jungen Menschen gelegt. Nur in Agnes wächst hinter dem Grausen das Entzücken über die Größe des Mannes auf: "Wie er wuchs bei seinen Worten!"

Von einem Felsvorsprung blickt Brand hinunter auf das Dorf am Sjord, das seine Heimat ist. Nichts als trübe Erinnerungen einer freudelosen, harten Jugend. "Unter wüstem Selsgestein irrte eine Kinderseele." Und die Menschen, selbst die Mutter, blicken, "ein Gebet auf den Sippen, unverwandt

zum Irdischen hin", "nur der vierten Bitte Schrei geht als Cosung durch das Cand".

Wie ein Echo seiner Gedanken kommt ein irrer Schrei aus der höhe, Steine rollen herab, ein phantastisch aufgeputztes Mädchen läuft im Wahnsinn den Berg hinan. Mit Steinen wirft sie um sich, um den schrecklichen habicht zu vertreiben, von dem sie sich verfolgt glaubt. Sie will hinauf in die Eiskirche unter den Gletschern, die kein Mensch weiß als sie und wohin der Verfolger ihr nicht nachkommen kann. So wird ihr zerbrochener Geist Brand ein Symbol für die Kirchgänger seiner Gegenwart:

Wer flieht noch weiter von Dernunft? Tappt so verirrt und seufzet bänger? Der Leichtsinn, der mit Kranz im Haar An eines Abgrunds Rande tanzt? Der Stumpfsinn, der sich gern verschanzt hinter dem Brauch und dem, was war? Der Wahnsinn, der so ganz umnachtet, Daß Böses er als gut erachtet? — Ruhn diese nur im Grabesschoß, Wird auch die Welt ihr Elend los. Drum rüst' Dich Seele, zieh' das Schwert! Es ist ein Ziel, des Kampses wert!

hat er das Kind recht gedeutet? Mit Grausen sehen wir, wie auf seinem Wege ihm der Wahnsinn begegnet. Wer ist dies geheimnisvolle Kind? —

Brand will an der heimat mit ihrer Enge und Schlaffheit, mit ihrem Wahn und ihren bitteren Erinnerungen vorbeiziehen seinem großen Werke zu. Aber drunten in der hungersnot und dem sittlichen Elend, das er mit Entsetzen findet, stellt sich sihm selber sein Gott in den Weg und fordert das große Opfer von ihm. Sest und stark setzt Brand sein Leben ein, einem sterbenden Selbstmörder das Abendmahl und Gottes Vergebung zu bringen, nach schwerem Kampf opfert er dann sein ganzes

Ceben, als ein Abgesandter der Gemeinde, die ihn zum Pfarrer will, seine eigene Forderung gegen ihn selbst wendet und seinem hinweis auf die Cehre, die sie haben, das starke Wort entgegensetz:

Das Wort ist wie im Meer ein Pfad, Doch eine tiefe Wegspur läßt die Cat.

Den Ausschlag gibt ein Gespräch mit der Mutter, deren Seele noch ebenso am Gelde hängt wie einst, und der er sich für die Stunde der Reue, auf die er hofft, nahe halten will. Und so hat er seines Cebens neues Ziel erkannt. Nicht mehr das Große, Gewaltige will er tun, er will seinen neuen Gott in der kleinen Treue des Tages bewähren:

Stätem Tagwerk, schweren Pflichten, Sei mein Leben ganz geweiht.

Agnes, die ihren Bräutigam hat verachten müssen, als er sein Leben nicht einzusetzen wagte mit Brand, ist mit diesem in das stürmische Sjord hinausgefahren, sie hat seine Größe geschaut, ihr Leben gehört ihm und seinem Werk. Sie hat ihn verstanden:

Ob du stirbst und ob du lebst, Ob du siegest oder bebst, Wag es nur zum Licht zu dringen!

So fangen sie als Mann und Frau hier ihre Arbeit an, ein Ceben, dessen Grundgesetz sein soll: Alles oder nichts! und bessen sein wird, daß zur Wahrheit werde:

Kommt denn all ihr müden Wandrer, Aus der Heimat felf'gen Gründen, Daß wir Aug in Aug uns finden, Cäutern, helfen uns einander, Daß wir aus dem Herzen reuten Shlaffheit, Lüge und nicht ruhn, Bis von Halbheit wir befreiten Unseren Willen, unser Tun.

Drei Jahre später treffen wir sie wieder im kleinen dunklen haus am Sjord, das nie die Sonne trifft, die nur "drei Wochen lang im hohen Sommer auf der höhe gegenüber spielt". Das Leben des Opfers hat begonnen, voll Segenstaten für alles, was elend ist rings umber. Brand, selbst ist weicher und gütiger geworden, nun ihn ein liebes Frauenherz und ein füßer, kleiner Kindermund gelehrt haben, was Menschenliebe ist. Aber streng und fest steht er auch jekt noch auf seinem Grundsah: Alles oder nichts. Und sein Gott naht ihm unerbittlich und groß, die schwersten Opfer von ihm zu verlangen. Die Mutter liegt im Sterben, und sein herz zieht es zu ihr bin, ihr Dergebung und Seligkeit in der Sterbestunde gu bringen. Nur Agnes, die seine Unruhe und seinen inneren Kampf sieht, nicht die Menschen um ihn her, die sich über seine härte entsetzen, begreift, welch ein Opfer er bringt, als er die Mutter ohne Frieden und ohne Abendmahl sterben läft, weil fie nicht von ihrem Geld gang und gar laffen kann. Aber sein Gott kann da nicht vergeben, wo das herz nicht ganz sich zu ihm wendet und auf seine Lieblingssünde nicht völlig verzichtet. Er kennt nicht den Gott der andern, der ein Auge gubrückt, und von dem der Bote meint:

> Dielleicht giebt der Gedank ihr Ruh', Daß Gott nicht halb so hart wie Du!

Nur hohn hat er für diesen Gott:

Gebet, Gesang in letter Stund Sind Honig für des Richters Mund! Denn wohin auch und wie sie wandeln Der Alte läßt ja mit sich handeln.

Noch einmal kommt der Reichtum zu ihm als Versucher. Er ist der Erbe des großen Vermögens, das die Mutter hinterläßt und das nach seiner Ueberzeugung Gott gehören muß. Der Vogt kommt zu ihm und bittet ihn, mit dem Gelde aus

der Pfarrei fortzugehen, in der er nur Aufregung und Unfriede fäe, um draußen in den großen Möglickeiten des Cebens seine Cebensarbeit wirklich zu tun. Denn er weiß, daß man "Ceben und Idee" nicht vereinigen kann.

> Der richt'ge Volksmann, wie im Buch Er steht; rechtschaffen, klug und billig; Auf seine Art zu helsen willig, Und doch für alle nur ein Sluch.

Neben ihn tritt der Arzt, der von dem Ideal der humanität aus Brand ebenso verurteilt und von ihm wiederum verurteilt wird:

human, das ist das Seldgeschrei, Das Wort, damit man seige sei . . . In seinem Schutz wird seig gebrochen, Was eben man noch leicht versprochen . . . War Gott human, da Jesus Christ Den Kreuzestod erlitt? —

Der Arzt hat ihm den Tod der Mutter verkündet, um deren willen er in der Heimat blieb. Aber nun, wo er sieht, wie man sein Wirken beurteilt und vereiteln will, gelobt er aufs neue, der Heimat treu zu bleiben.

Als Sohn auf meiner Heimat Grunde Will fest ich in dem Kampse stehn Und meinem Seind ins Auge sehn.

Da bricht es wie ein Donner über ihn herein: "Beschick dein haus und zieh von hier!" So rät der Arzt, sonst wird Alf, Brands kleiner Sohn, in der ewigen Nacht des Sjords sterben. Und einen Augenblick fällt Brand; er will fort. Erst ein spöttisches, aber nicht schlimm gemeintes Wort des Arztes stört ihn auf, ein Mann aus der Gemeinde, der ihn von des Vogtes Wühlarbeit gegen ihn unterrichtet und ihn an seine Pslicht erinnert, tritt ihm in den Weg und endlich in gewaltiger Steigerung die wahnsinnige Gerd, die hellseherisch ihm von seinem "Göhen" spricht, der

"manchmal groß und manchmal klein, immer bunt und immer fein", auch "Kinderfüßchen, Kinderhändchen" haben kann, und die den Ceusel schaut, wie er sich alle Seelen ausschreibt, die jetzt zur hölle gehen. — Da bleibt Brand und opfert sein herz, sein Kind und seine Frau, alles.

Das Opfer der Frau bringt der vierte Akt, in dem Ibsen eine Mater dolorosa von einer Kraft und Innigkeit zeichnet, wie sie kaum je ein Künftler geschaut hat. Einen Weihnachtsabend muffen wir miterleben und die bleiche Frau am Senster stehen sehen, wie sie auf den dunklen Friedhof hinausstarrt, wo ihr Liebstes unter Erde und Schnee schlummert. Wieder leben wir Brands garte Liebe für seine grau mit und das furchtbare Opfer, das er ihr auferlegt, auferlegen muß, weil sein Gott nicht andere Götter neben sich duldet. Nur ein Geringes ist es scheinbar, wie sie das genster verhüllen muß, durch das sie hinaussah nach dem Grab des Kindes, wie sie der armen Zigeunerin alles schenken muß, auch das lette häubchen des Kindes, um von dem Gögen frei zu werden; aber gerade dies Geringe, das doch alles, alles ist, was die Mutter noch von ihrem Kinde hat, spricht zu uns um so erschütternder. Sie opfert, aber sie weiß, daß es ihr Tod ist:

> Ach, der Sieg nahm mir die Kraft, Sog den letzten Cebenssaft. Aber bald bin ich im Hafen! Gutenacht, — Brand.

Brand:

herz, halt fest bis zu dem Schluß! Sieg liegt auch im harten Muß. Der Verlust sei dein Erkornes: Ewig bleibt uns nur Verlornes!

Der letzte Akt zeigt uns Brand in schwerer innerer Einssamkeit, Gott hat das Opfer seiner Frau von ihm gefordert, das Opfer der Einzigen, die ihn verstand. Aber wie ein heis

liges Vermächtnis hat er ihre Sehnsucht nach einer neuen, schöneren Kirche erfüllt und das Geld seiner Mutter nicht, wie der Vogt es wollte, in die kleinen Mitteln der Barmherzigkeitspslege und sozialen Sürsorge zersplittert, sondern zum Bau einer neuen Kirche verwandt, in der alle Herzen eine Heimat sinden könnten; der Bau ist wieder nur ein Symbol für das Innerlichste und Cetzte:

Darum baut' ich fie fo groß, Daß sie berg' in ihrem Schoß, Souge mit dem breiten Dach Nicht bloß Glauben, Lehre - nein Alles, dem von Gott ein Ceben Und das Recht dazu gegeben: Nach der Arbeit lichter Schein, Abendrube, ftill Gemach, Und des Bergens banges Ach! Beitrer Jugend frische Cust Und was still im herzen wirkt; Alles, was die Menschenbruft Unbewuft besitt und birgt. Seht, der Sluß, der raftlos schäumt Und der stille Wald, der traumt, Und der Sturm mit vollen Cungen Sollten ichmelgen hier in Eins Mit der Orgel lautem Klange, Mit der Menichen frobem Sange.

Aber die Geister, die sich da vor unsern Augen um sie bemühen, sie zur Einweihung zu schmücken, der Küster und der Schulmeister mit ihrem beschränkten Untertanenverstand und ihrer naiven Selbstsucht, die sich vor jedem Mächtigen beugt, zeigen uns, daß die Gemeinde für das neue Gotteshaus noch nicht da ist. Und Brand selbst steht zweiselnd vor seinem Werk.

Ich riß nieder, brach und lichtete, Sügte, ebnete und richtete, Und nun steht sie groß und herrlich — Mindestens ruft so die Welt. — Bin ich blind, allein nur ehrlich? — Ist sie groß? Ist sie erfüllt Don der Ahnung schonem Craum? Gleicht sie jenem Cempelbild, herrlich wie das himmelszelt, Wie des Lebens frischer Baum?

Der Vogt und der Probst, die zur Einweihung der Kirche kommen, nehmen ihm jeden Mut und allen Glauben an sein Werk. Wie ihm der satte Kirchenobere sein Werk rühmt und ihm eine glänzende Karriere verspricht, wenn er sich nur ein wenig mehr korrekter, glatter Kirchlichkeit besleißigen wolle, da bricht es jäh in Brands Seele aus:

Ich opfert' alles dem Beruf,
Iu dem, wähnt' ich, mich Gott erschuf;
Nun tönt der Cagstrompete Schmettern
Und zeigt mir, wem ich diente! — Nein
Und nochmals nein!....
Der Grund dort hat mein Blut getrunken,
Mein Herzensblut, mein Licht, mein Leben; —
Die Seele kann ich Euch nicht geben!

Seine Seele schreit nach einem Menschen, der zu ihm stehe. Wie ein zitierter Geist erscheint Einar, statt eines Menschen ein Gespenst. Nach einem wüsten Ceben, da sich der junge Maler, jäh aus seinen Freuden gerissen, in einen Abgrund schamloser Vergnügungen stürzte, hat er sich "bekehrt" und kommt nun mit der Sprache Kanaans auf den Lippen zurück. "Gereinigt vom Blute des Lammes", wie er sagt, aber ein hohler, eitler Selbstgerechter, der von seiner Braut nur noch als Frauenzimmer spricht, das er für verdammt erklärt, weil sie ohne den rechten "Glauben" starb, "bloß" im Vertrauen auf Gott.

Ganz einsam ists um Brand. Aber noch einmal schwingt er er sich in alter Macht empor. In flammender Rede gewinnt

er das Volk mit seinem Ideal der neuen Kirche, die er nun bauen will ohne enge Mauern und ohne die weltliche und geistliche Gewalt:

> Kommet, kommet denn gegangen! Kommt mit frischen Kinderwangen In des Lebens Gotteshaus.

Das Volk mißversteht ihn natürlich, es meint einer sieghaften politischen Revolution entgegenzugehen und ist verzagt, als nichts geschieht. Der Probst und der Vogt wissen es geschickt mit hilse des Schulmeisters und des Küsters wieder einzusangen. Und dieselben, die vorhin hosianna gerusen, heben nun die ersten Steine auf, ihren Messias zu morden, der ihnen nichts versprechen kann als dies:

Der Siegespreis? — Des Willens Einheit, Des Glaubens Schwung, der Seelen Reinheit; Die Freudigkeit, die Euch durchschauert, Die alles opfert, überdauert; Um eure Stirn die Dornenkrone: — Seht, das erhaltet ihr zum Lohne!

In der furchtbaren Einsamkeit der Gletscher, in der Eiskirche Gerds, sinden wir den gehetzen, gesteinigten, todwunden Mann in seiner letzten Versuchung. Sein ganzes Leben steht noch einmal gegen ihn auf, aber er sagt noch einmal Ja zu allem, mag ihm der Chor unsichtbarer Geister zurusen: du bist Mensch und kannst nicht werden wie Gott, vollkommen und ohne Sünde, oder mögen ihm Agnes und Alf erscheinen und ihm versprechen, wieder mit ihm zu leben, wenn er nur lassen wolle von dem entsetzlichen Alles oder nichts: er bleibt groß und sest. Der Versucher slieht, des Akkordes Geist — der Wahnsinn naht, Gerd. Sie hat den Habicht geschaut, nun sah ihn auch Brand. Mit einer Flinte ist sie gekommen, den Seind zu erschießen. Da sieht sie Brand mit Blut auf der Stirn, und im Wahn wandelt er sich ihr in den Erlöser selbst. Tief er-

schüttert bricht Brand zusammen, als sie anbetend vor ihm niedersinkt. Er betet zu dem Erlöser:

Jesus, o ich rief nach Dir; —
Doch Du faßtest nicht die Hand,
Glittest immer von der Seite
Wie ein Wort, das ich nicht fand.
Reiche vom Erlöserkleide
Doch nur einen Jipfel mir!

Im Gebet wird er weich und verklärt sich vor unsern Augen; das Leben meint er jetzt verstanden zu haben und Gottes schweren Weg mit ihm:

Jest soll anders sich gestalten Meines Lebens Festgedicht! O, die Eiserinde bricht; Ich kann vor den Dater treten, Ich kann weinen, knieen, beten!

Da sieht Gerd wieder mit einem Male den Habicht. Sie schießt, und die Cawine löst sich vom Gletscherhang, sie beide verschüttend. Im Sterben aber stellt Brand noch einmal seines Cebens Frage an Gott, wie der Mensch ja im Augenblick des Todes hellsichtig werden soll:

Sag mir, Gott, im Codesgraus: Reicht nicht zur Errettung aus Manneswillens quantum satis? —

Und eine Stimme ruft durch das Donnern der Cawine:

Er ist Deus Caritatis!

Der Brand ist tief und dunkel wie das Leben selbst, und auch die Gottesstimme am Ende, die den Gott der Liebe in einem höheren Sinne verkündet, erleuchtet nicht die Jülle der schweren Fragen, die Brand uns stellt. Brand gleicht auch darin dem Jaust; es sind volle und von des Lebens Ernst bis ins innerste bedrängte Seelen, die sich in diesen Dramen aus-

sprechen und sich felbst in ihrer Sulle gegenständlich werden, keine wissenschaftliche Menschen mit scharfer Systematik der Gedanken. So bleiben uns manche Fragen selbst über die Absicht des Dichters. hat Ibsen wirklich die Tragödie des Christentums im Brand schreiben wollen? Oder ift ihm Brands Christentum nur eine Sehlform und ein Abirren von dem Deus caritatis gewesen? 1) Man kann versucht sein, nicht bloß den Schluß so zu deuten, sondern vor allem Gerds Rolle im gangen Drama so aufzufassen. Sie tritt Brand überall an den entscheidenden Wendepunkten seines Cebens entgegen und lockt ihn in seinen Weg hinein. Sie stellt ihm die Not seiner irren heimat por die Seele am Ende des bedeutungsvollen ersten Aktes, sie zeigt ihm, wie sein Kind "sein Göge" zu werden droht, fie führt ihn zur Eiskirche und in den Tod. Ist der Wahnsinn der Geleiter, der Treiber und das Ende des Wortes "Alles oder nichts"? Und hat Ihsen dem als das wahre Christentum den Erlöserglauben in dem Sinne gegenüberstehen wollen, wie ihn die Kirche lehrt? Werden wir von dem Menschen, der nicht wie Christus sein und die Dornenkrone nicht tragen kann, auf den Erlöser, der für alle litt, verwiesen? Ist es wirklich Brands Verklärung

<sup>1)</sup> Ihsen selbst erklärt seinem Freund Birkeland (Brief vom 4. Mai 66) die lateinische Ausdrücke so: "Du sagst, die Gelehrten zerbrechen sich die Köpfe über "quantum satis". Das war doch meiner Treu zu meiner Zeit gutes Catein; — aber freilich Doktorlatein. Ieder Mediziner wird bezeugen können, daß es eine stehende Sormel in Rezepten ist, wenn von einem Stoff nicht ein gewisser Gewichtsteil, sondern so viel wie nötig oder eine genügende Dosis verordnet wird. Darum ist es auch der Doktor, der in der Dichtung den Ausdruck zuerst gebraucht, und in Erinnerung daran wiederholt ihn Brand. Ob "caritas" ein klassischer Ausdruck ist, weiß ich nicht; aber im modernen katholischen Catein wird er angewendet, um (als Gegensatz zu amor—irdische Ciebe) die himmlische Ciebe, den Inbegriff der Barmherzigkeit zu bezeichnen. So auch italienisch "carità".

und Cäuterung, was er in dem Augenblick erlebt, wo er selbst nach dem Erlöser verlangt und das Gebet mit Tränen wiedersfindet?

Man hat die Meinung Ibsens mit dieser Cösung zu treffen geglaubt, sein Stück ist in der Heimat damals in weiten Kreisen kirchlichen Christentums so aufgenommen und gepriesen worden. Allein ich glaube doch nicht, daß sie richtig ist. Denn dann würden Brands Gegner im Stück schließlich recht behalten; das sollen sie aber gewiß nicht. Das glatte Kirchenchristentum des Probstes, dessen Ideal der Unteroffizier, dessen Grundgesetz der Brauch und die Staatsraison ist, es beruft sich ebenso darauf, daß wir nicht zu tun haben, was Jesus tat, wie das salbungsvolle Bekehrungswesen Einars, der noch in der Sprache Kanaans sich als eitlen Selbstsüchtling verrät, und der durch seine Bekehrung gar das Menschlich-Liebenswürdige verloren hat, was ihn früher immerhin sympathisch machte. hier hat Ibsen so deutlich Karrikaturen gezeichnet, daß sie sichtlich nicht recht haben sollen. Aber auch die Meinung des Volkes, daß einer für alle litt, damit nun keiner mehr das Opfer auf sich zu nehmen brauche, ist durch das ganze Drama so verächtlich gemacht, daß der Dichter unmöglich am Ende selbst zu ihr zurückgekehrt sein kann.

Es kommt aber entscheidend hinzu, daß in der einzigen erklärenden Aeußerung, die sich in Ibsens Briefen über Brand sindet, der Satz enthalten ist: "Brand bin ich selbst in meinen besten Augenblicken" (an Peter Hansen 1870). Er hat also deutlich in ihm ein Ideal gesehen. Der Gott der niederen Erdenseelen behielt nicht recht, sondern ein höherer Gott der Liebe, der Brand und seine schwachherzigen, weltklugen Seinde durchschaut und allen vergibt. Ist es so, dann hat uns Ibsen aber mehr mit einem Trost als mit einer Lösung des Problems verlassen. Und den Eindruck hat wohl überhaupt jeder, der das Drama sieht oder liest, und dem das Spiel zu einer Gewissenstrage wird. Sollen wir so handeln wie Brand, und

Jesus so nachfolgen mit dem Opfer aller Freude, ja aller Liebe — wer nicht Dater und Mutter haßt, kann nicht mein Jünger sein —, bis ans Kreuz? Oder wo ist der Weg einer so hohen Liebe, die nicht wieder ein ärgerlicher Pakt mit allem Schwachen und Gemeinen ist?

Ibsen hatte darauf keine Antwort, nur das Problem hat er machtvoll gestellt, denn es war das Problem seines eigenen Cebens. Und daß er mitten im innern Kampf um das Ideal war, das zeigen ja so deutlich seine Worte: Brand bin ich selbst in meinen besten Augenblicken. Ein schlichtes Bekenntnis und doch ein klares Bekenntnis von dem Suchen und Ringen seiner eigenen Seele. Ganz persönlich war ihm die Frage Brands gestellt. Und nicht erst später, in jenem Brief, hat er gesagt: "Daß Brand Priester ist, ist im Grund unwesentlich. Die Forderung nichts oder alles gilt in allen Beziehungen des Cebens, in der Liebe, in der Kunst u. s. w." Nein, im Drama selbst steht deutlich, wie allgemein das Problem ist, wenn Brand sagt:

O nein, ich bin kein Pietist, Auch sprech' ich hier als Pfarrer nicht; Kaum weiß ich, ob ich sei ein Christ. Doch schaue frei ich ins Gesicht Der Krankheit, die am Ceben frißt, Und unsres Candes Mark verzehrt.

Als seines eignen Lebens letzte Frage im Blick auf seines Dolkes innere Armseligkeit und Not — so hat ihn der Brand überfallen, mitten in der Arbeit an einem großen historiendrama "Kaiser und Galiläer", im fremden Land, wo die heimat nur klarer und greller vor dem Auge seines Geistes leuchtete und seine Liebe sich wandelte in heißen Schmerz. Damals hat er auch noch sein Leben vor den Augen Gottes gelebt, und das Christentum mit seiner letzten Forderung war ihm heilig wie die Seele seines Volkes. So bezeugt es be-

sonders ein Brief, den er mitten in der Arbeit am Brand aus Ariccia an Björnson schrieb:

"Stoff und Stimmung haben wie ein Alb auf mir gelegen, seit mir die vielen unangenehmen Ereignisse in der heimat Anlaß gaben, in mich selber und in unser heimatliches Leben zu blicken und über die Dinge nachzudenken, die früher flüchtig an mir vorübergestrichen waren, und denen ich jedenfalls früher keinen Ernst entgegengebracht hatte . . . Ich arbeite vormittags und nachmittags, was ich früher nie gekonnt habe; . . ich sese nacheres als die Bibel, — die ist kräftig und stark".

Es kann hier nicht meine Aufgabe sein, Ibsens Leben zu ergählen, wie er, geboren 1828 in Skien, einem kleinen hafenort der norwegischen Südküste, in einem zuerst wohlhabenden, bann verarmten Elternhause aufwuchs, wie er bann als Apothekerlehrling in Grimftad, einem noch kleineren philistrosen Städtchen, sein erstes Drama, natürlich einen Catilina, schrieb - wie Schiller seine Räuber - und wie er dann teilnahm an den begeisterten Bestrebungen der jungen nordischen Kunft, bem Daterlande eine Buhne zu schaffen, die der Caten hoher Ahnen würdig ware. Aus Sage und Geschichte dieser Ahnen find meist die Stoffe der ersten Epoche Ibsens genommen, die ihren erften höhepunkt in den Kronprätendenten erreicht. Das Werk enthält unter dem prachtvollen Gewand der hiftorienmalerei doch schon tiefe Bekenntnisse eines Herzens, in dem zwei Seelen um die herrschaft ringen: der machtvolle Berufene mit dem wunderwirkenden Königsglauben und der bittere, in sich zerrissene, gramvolle Zweifler. Unter dem Einfluß Björnsons, der wie ein junger Cag vor seinem Volke aufging, war dieser Schatten des Zweifels freilich aus Ibsens Ceben eine Zeit lang verschwunden. Im Brand liegt er wieder ichwer und starr über der Candichaft.

Es kam das Jahr 1864 mit der Niederlage Dänemarks, das für Ibsens Empfinden von den anderen Nordmächten schmählich im Stiche gelassen worden war. Der Craum von Weinel, Individualismus.

Digitized by Google

einem großen, stolzen Skandinavien, das die drei Reiche in erneuter Blüte in sich enthalten sollte, schien für immer ausgeträumt. Doll Bitterkeit und haß hatte Ibsen auf seiner Studienreise in Berlin die heimkehrenden Duppelfieger gesehen und Szenen miterlebt, die er sein ganzes Leben lang Deutschland nicht vergessen hat. Aber erst mußte er noch nach Rom kommen und dort die jungen Künstler seiner Heimat im freundschaftlichen Verkehr mit den Deutschen beobachten und sie, wie er es beschreibt, in der preußischen Gesandtschaftskapelle mit den verhaften Siegern beten seben - sein Einar ift ein Typus aus jenem Kreis —, um ganz in hellem Zorne aufzulodern über die Erbärmlichkeit eines Volkes, das so sich selber aufzugeben ichien. An dieses Volk und seine Suhrer, den "Dogt" und den "Probst", find die flammenden Reden Brands-Ibsens gerichtet. hier wird nun deutlich, daß dem Dichter als Lösung seines Problems in der Tat etwa der Gedanke vorgeschwebt haben wird, den wir vorhin im Schluß gefunden Ist Brand Ibsen selbst, so hatte auch Ibsen "in der Eiskirche" enden muffen; die Seindschaft und der haß feines Volkes waren ihm sicher. Und gang gewiß hat er auch gelitten um seine Sorderung an dies schwache und wirre Volk, und Peer Gynt hat ihm haß genug eingetragen. er ift Brand nur in seinen "besten Augenblicken". Er schreckt immer wieder por dem Reußersten als Mensch guruck. war der Dichter seines Ideals, nicht sein heiliger selbst. nahm von derselben Regierung, die er perurteilte, Stipendien und mühte sich redlich unter Sorgen und Schulden, Weib und Kind zu erhalten, anstatt sie seinem Beruf zu opfern. Freilich hat er Opfer genug gebracht und von seiner Frau dabei ver-Nicht um über Ibsen zu urteilen, sage ich das alles, sondern um sein Schwanken im Drama verständlich zu machen: in seinem Ceben konnte er nicht immer und ganz sein Brand sein und er konnte doch auch den Dakt nicht schließen mit Schwäche, Stumpfheit und Selbstsucht. So kann es ihn in den Stunden,

die nicht seine besten sind, auch wieder überfallen, als ob es Wahnsinn wäre, wenn er die ungeheure Forderung an sich und andere stellt. Und so hat er sich sein inneres Leiden von der Seele gesungen und sich mit seinem Brand auf eine höhere Liebe verwiesen. Wenn Brand irrt, weil er alles oder nichts will, wenn er sein Volk zu hart verdammt — nun, Gott wird ihm seinen Irrweg vergeben, auf dem er mit dem Manneswillen alles zu können gemeint hat, er wird auch die andern irgendwann verklären und erhöhen, denn er vergibt ihre Schwäche und hilft ihnen: Deus caritatis.

Es spielen noch andere Motive aus Ibsens Ceben in den Brand hinein, und wie ein schwerer Schatten künftiger Zweifel überfällt den Mann, der nur stahlharter Wille und trotiges Ichbewußtsein zu sein scheint, hin und wieder das Grübeln über "die Sünde des Geschlechts", für die dem Cetten nur sein Recht wird, da er stirbt durch den Wahn des Mädchens, mit dem ihn durch die Mutter ein geheimnisvolles Band einer Derwandtschaft verbindet, die tieser ist als Blutsverwandtschaft. Stärker aber ist das andere, das auch in den zitierten Sätzen zum Ausdruck kam, und die Frage uns nahe legt: ob Brand überhaupt "ein Christ", ob das Drama überhaupt die Tragödie des Christentums und nicht die des Individualismus ist.

Man kann sogar versucht sein, das Tragische in Brands Ceben an einem anderen Ort zu suchen, nämlich darin, daß er sich verseiten läßt, in der Heimat zu bleiben, während er der ganzen Welt gehört — und sich selbst. Dielleicht hat Ibsen wirklich daran gedacht und sein Sortgehen aus der heimat hier gerechtsertigt. Manches im zweiten Akt weist darauf hin. So wenn Brand dem Abgesandten der Gemeinde, der ihn mit seinen eigenen Worten schlagen will: "Gibst alles du, doch nicht dein Ceben, so, wisse, hast du nichts gegeben —" antwortet:

Doch eines kannst du nicht verschenken: Dein Ich, dein Selbst, den heilgen Dom;

Digitized by Google

Du darfit's nicht binden, darfit nicht lenken, Nicht hemmen deines Cebens Strom.

Und vielleicht ist die Mutter, die gleich darauf kommt und das "schreckliche Angesicht trägt, das dem habicht gleicht" und deren Erscheinen sein Bleiben sicher macht, als eine Versuchung gedacht. Auch der fünste Akt legt den Gedanken nahe, daß Brand sich einer Illusion hingegeben habe und schließlich daran zu grunde gehe, daß er in der engen heimat die große Geisteskirche bauen wollte. Doch sind diese Gedanken nur leise angeschlagen; das Problem ist dagegen ganz scharf gestellt, wenn es auch nicht deutlich gelöst ist und nicht gelöst werden konnte. Schließlich ist es hier ganz einerlei, ob man dies Drama als die Tragödie des Individualismus oder des Christentums sassen will: das Problem ist auf den Punkt gestellt, in dem sie übereinstimmen, auf die Frage nach der Berechtigung und dem Wert einer unbedingten Forderung.

Was qualt uns denn an dem Drama so entsetzlich, was spricht so herzzerreißend aus ihm zu uns? Es ist die bange Frage: Zerstört nicht die sittliche Forderung des unbedingten Opfers alles Leben? Vernichtet nicht die Pflicht der Reinheit und Wahrhaftigkeit, ja schließlich der Liebe selbst, gerade alles Menschliche, alle Liebe zu Weib und Kind und Mutter? Müssen wir also entweder Seinde des Lebens und aller menschlichen Liebe werden, oder solche mattherzigen Staats- und Kirchenbiener, denen der Zweck, nämlich das äußere Wohlsein der Massen, alle Mittel heiligt? Mit dieser bangen Frage läßt uns Ibsen fortgeben. Denn es handelt sich ja schließlich nicht darum, daß wir um des Ideals willen bloß auf unfre niederen Leidenschaften verzichten sollen; das ist uns deutlich und beunruhigt unser Gewissen nicht, so oft wir uns auch mit ihnen qualen. Allein anders stellt sich doch die grage schon nach Staat und Kirche. hier hat sich Ibsen ja freilich unwillkürlich das Problem erleichtert. Der Ingrimm gegen seinen Staat und vor allem gegen seine Kirche hat ihn ungerecht gemacht.

Der Dogt und besonders der Probst sind nicht die besten Derreter dieser Mächte, sondern eher Karikaturen. Droblem liegt in der Sache selbst, und auch die besten Dertreter der Erziehung der Menschen durch 3wang und Recht muffen in Konflikt kommen mit denen, welche eine gange und unbedingt gute Gesinnung verlangen. Sagt denn nicht jeder "kluge" Mann beim hören von Brands Reden: der Dogt und der Probst, der Schulmeister und der Küster, fie alle find nötig, um ein Dolk zu erziehen, das nun einmal nicht im stande ist, sich zu Brands Idealismus und hohem Glauben zu erheben? Könnten diese Ceute anders als mit Gefetz und Derordnung, mit Schulftock und militärischem 3wang erzogen werden? Muß man sie nicht täuschen zu ihrem eignen Besten, da sie ja selber nicht das Wahre erkennen können? Was wird denn aus Brands neuer Kirche? Beglückt er denn mit ihr seine Gemeinde? Nein, er reift sie empor, über sich selbst hinaus - und sturgt sie nur um so tiefer ins Elend. hier liegt schlieflich der tragische Konflikt der höchsten Sittlichkeit. Sie scheint nicht bloß gegen die suffen Freuden des Cebens feindlich zu sein: sie tötet alle natürlichen Gefühle gegen Mutter und Kind, zwischen Mann und Frau, sie rast endlich auch wie es scheint, gegen sich selbst und macht sich selbst unmöglich, sie vernichtet sich und die Menschen, die fie gerade erheben will. Sind nicht der Mönch oder der aus allem Leben losgerissene "Schwärmer" schlieflich die Einzigen, die sie üben können? hat sie nicht bei Jesus am Kreuz geendet und bei so vielen andern bloß in Worten oder auf dem Papier? Ceeres Gerede oder sinnlose Selbstzerfleischung, ein Wahn von Narren oder Dichtern?

Daß in der Cat für Ibsen die Frage so in ihrer ganzen Schärfe stand, mag uns ein rascher Blick auf seine nächsten Werke zeigen. Wie "Peer Gynt" ganz den nationalen und persönlichen Fragen Brands gewidmet ist, so lebt sich in "Kaiser und Galiläer" das christliche Problem aus. Einst als großes

historiendrama in Schillers Stil gedacht und begonnen, ist es immer mehr ein Weltanschauungsdrama geworden. Ibsens Abschied vom Christentum, als es 1873 erschien. Wir werden die fremden Einflüsse, die in diesen Jahren aus Ibsen den Dichter der tiefsten Zweifel des Jahrhundertendes gemacht haben, noch kennen lernen. Aber deutlich ift, daß von Brand zu Kaiser und Galiläer auch ein gerader Weg und eine innere Entwicklung führt. Wer einmal - wenn auch nur in der Phantasie - wie Brand dort oben in der Eisteswüste gestanden hat, weil er dem driftlichen Ideal folgen wollte, unbedingt und ohne Grauen, der kann leicht damit enden, daß er findet, das Christentum ist unmenschlich, wo es ernst genommen wird. Wie glühend bricht aus Julian das Bekenntnis hervor: "Krampfte sich meine Seele in wütendem, verzehrenden haß zusammen gegen den Mörder meines Geschlechts, so hieß es: Liebe deine Seinde! Schmachtete mein schönheitsdurstiges Gemüt nach den Sitten und Bildern der vergangenen Griechenwelt, so brach die Christenforderung in mich hinein mit ihrem: Suche das ewig Notwendige! Sühlte ich des Ceibes sufe Luft und die Begierde nach diesem und jenem, fo schreckte mich der Surft der Entsagung guruck, mit seinem: Stirb hier ab, um dort zu leben! - Das Menschliche ift etwas Unerlaubtes geworden mit dem Tage, da der Seher von Galiläa das Weltensteuer ergriff. Leben heift bei ihm fterben. Lieben und haffen ist sündigen. hat er denn des Menschen fleisch und Blut verwandelt? Unsere gesunde, innerste Seele erhebt sich dagegen: und doch sollen wir wollen, gerade gegen unsern eigenen Willen!" Freilich, Julian ift stets nur ein Sklave des Christentums gewesen, nie sein wirklicher Jünger, gefangen, wie er sagt, von dem Zauber, der mit Jesus in die Welt gekommen ist. Aber auch die edelsten Vertreter des Christentums in dem Drama haben dies Unmenschliche an sich, dies Cebenertötende, mögen sie noch so feingebildete Männer sein wie die Kappadozier oder so edle Frauen mie Makrina. Und von dem entarteten Kirchenchristentum, das alles Scheußliche billigt, wenn die Macht es tut, das alles Niedrige und Gemeine verteidigt, um sich zu erhalten, von jenem höllischen Chaos von Betrügern, das sich an dem christlichen hof Konstantins gesammelt hat, braucht man gar nicht zu reden; das hat Ibsen mit seinen starken Strichen prachtvoll gezeichnet und abgetan.

Aber der Ibsen von "Kaiser und Galiläer" ist weder ein "heide" noch ein verzweifelter Skeptiker. Er glaubt an ein drittes Reich, das in sich vereinigen soll, was beide, das heis dentum und das Christentum, Wertvolles und Menschliches an sich hatten. Denn worin der Galiläer den anderen überlegen ist, das zeigt sich dem Kaiser sehr bald. Und ebenso bitter wie jenes Bekenntnis bricht nun die neue Erkenntnis vom heidentum aus Julian hervor: "Ich kann nichts mit Euch vollbringen, so, wie ihr jest seid. Wollt ihr hinaus aus der Wüste, so müßt ihr in einem reinen Leben wandeln. auf die Galiläer! Wir könnten gewisse Dinge von diesen Menschen lernen. Es giebt keinen Notleidenden und hilflosen unter ihnen. Sie leben wie Brüder und Schwestern mit Ihr nennt Euch Nachfolger des Sokrates, des einander . . . Plato und Diogenes. Ist unter euch einer, der freudig um Platos Willen in den Tod ginge? Ob wohl unser Priskos seine linke hand für Sokrates opfern möchte? Ob wohl Kriton sich für Diogenes würde ein Ohr abhauen lassen? tätet das mahrlich nicht! Ich kenne Euch, Ihr übertunchten Gräber! Geht aus meinen Augen, ich kann euch nicht brauchen."

Julian spricht nicht das Letzte, Ibsens Glauben aus, nur seine bitteren Einsichten in die Unvollkommenheit der beiden Weltanschauungen, der beiden Reiche. Wie eine große, lockende Derheißung empfängt er vom Schicksal selbst durch den Mund des Magiers Maximus, die Kunde von einem "dritten Reich". Denn es gibt drei Reiche. "Zuerst jenes Reich, das auf den Baum der Erkenntnis gegründet ist; dann jenes Reich, das

auf den Stamm des Kreuzes gegründet wurde; das dritte ist das Reich des Geheimnisses, das Reich, das auf den Baum der Erkenntnis und auf den Stamm des Kreuzes zusammen gegründet werden soll, weil es beide haßt und liebt und weil es seine Lebensquellen im haine Adams und auf Golgatha hat."

Julian meint, dieses Reich zu bringen, während er nur einer der drei "Ecksteine der Notwendigkeit" ist, wie Kain und Judas Ischariot, nur ein Mittel, welches das Schicksal gebraucht, um das Neue, Wunderbare heraufzuführen. Und das ist das Tragische in seinem Leben, daß er glaubt, dieser große Friedensfürst zu sein, und doch nur das kindische Spiel unternimmt, das Alte, dem die Menschheit entwachsen ist, das Beidentum wieder zu beleben. Mit Entseten merkt er im Codeskampf, daß der "Wille der Welt hinter ihm im hinterhalt gelegen hat". Er hat das ungeheure Problem nicht lösen können, wie er es nicht vermochte, zu Kaiser sein und Galiläer. Dafür war er zu groß: "Ich kann mich nicht mit dem Namen begnügen". Für das Cette aber war er zu klein. Auch Maximus weiß nicht, was das Letzte sein wird, auch er hat sich in Julian getäuscht, so sehr er auch das Nuklose seines Tuns durchschaute. Auch ihm bleibt nur der Glaube an das dritte Reich, "das dritte Reich wird kommen". Das lette Wort über dem Toten spricht die vergebende Liebe, Makrina.

Auch hier keine Lösung, nur eine hoffnung. Nur gefordert und geglaubt wird eine Versöhnung alles menschlich Schönen und aller menschlichen Wahrheitsforschung mit der opferbereiten Güte und Reinheit des Christentums. Aber keiner von all denen, die hier lieben und leiden, dulden und kämpsen, erlebt dies Letzte, lebt es uns vor. Ihsen hat nicht die Kraft gehabt, mehr als die Aufgabe zu stellen. Und einen so lebhaften Nachklang auch seine Worte vom dritten Reich gefunden haben, so oft sie ihm auch nachgesprochen worden sind, mehr als eine Forderung sind sie nie geworden.

Auch Gerhart hauptmanns Meister heinrich hat nur gewollt, wie Julian, und die Schuld hat seinen Weg in den Abgrund gelenkt. Sein Dichter aber hat nur im Symbol des Glockenspiels sagen können, nicht wie, sondern nur daß es ein Neues zu schaffen gelte.

Kehren wir zurück zu dem Problem selber, das in Brand doch richtiger gestellt ist als in Kaiser und Galiläer. Denn das Asketische, das Lebenverneinende liegt nicht im Wesen des Christentums. Es sind erst die dekadenten Instinkte der sterbenden Antike gewesen, die in das Christentum der Kirche jenen Abscheu vor allem natürlichen Liebesleben brachten. das sich in Augustins Erbsundenlehre so entsetzlich ausspricht, und jenes Verdammen aller Schönheit und aller Freuden, jene Bilderstürmerei, die in dem Schönen, das griechische Kunft geschaffen, nur Derführung sah. Der haß gegen die Götterbilder galt zuerst nicht ihrer Sorm, sondern den "Teufeln", die mit dem Zauber dieser munderbaren Gestalten als Aphrodite und Apollo die Menschen in Elend und Gemeinheit verstrickten. Jesus hat auch nicht wie der Buddhismus eine Erlösung vom Leid des Lebens durch Entsagung und Askese gepredigt. Er hat nicht den Menschen zum familienlosen Mönch erstarren wollen, der nichts mehr vom Leben leidet, weil er nichts mehr vom Leben will. Nein, Jesus ist ein Mensch voll warmer Liebe, voll leidenschaftlicher Impulse, voll Leben und Glut. Er hat Entsagung geübt, die heimat und das Daterhaus gelaffen, Armut und Entbehrung getragen, mehr als "die Süchse und die Dögel", und ist in den Tod gegangen, nicht um sich zu erlösen vom Leiden des Lebens, nicht weil er nichts verstand von der Lieblichkeit der Kinder, von der Freude des Menschen am Menschen, von der Schönheit der Lilien auf dem Selde - nein, nein. Er sah das Opfer vor sich als seines Cebens lettes Geset, als den höchsten Liebesdienst, den sein Beruf, die Kinder seines Dolkes gur Bufe gu rufen, die hartherzigen zu erschüttern, die Verlorenen zu suchen, von ihm

forderte in einer Treue bis zum Tod. Wie Brand die Frage gestellt ist, so stand sie für ihn.

Denn Brand ist doch ein Chrift, selbst wenn er "kaum weiß, ob er es ist". Nur einmal gleitet er ins Alttestamentliche hinab, allerdings an einer wichtigen Stelle; der "starke und eifrige" Gott, der Mutterliebe nicht neben Gottesliebe duldet, ist nicht der driftliche Dater im himmel. Aber sonst ist es wirklich die Forderung der Liebe, des Dienstes für die andern, die Brands Ceben beherrscht und ihn all das opfern heißt, was nach "natürlicher" Schähung dem Menschen näher ist als sein "Nächster": Das eigene Leben, Weib und Kind, Dater und Mutter, Gemeinde und Daterland. Brand weiß auch sehr wohl, was driftliche Liebe ist, nicht jenes weichliche, erbarmliche Mitleid, das den Menschen beklagt, alles versteht und alles verzeiht, und darum im Grund immer schwächer macht. Nein, Liebe ist ihm etwas Starkes und Großes, der Glaube auch an diese erbarmlichen Seelen, die Zuversicht, daß sie gottmächtige Menschen, starke, reine und freie Menschen werden können. Sie ift ihm volle hingabe, lettes Opfer und doch nicht Mitleid, sondern eine Kraft, die auch von andern fordert, indem sie gibt, die von ihm das höchste fordert, den sittlichen Willen, und eben ihn darum erhebt, weil sie ihm das höchste zutraut.

In der Tat: Ibsen hat das Christentum vor sein letztes und höchstes Problem gestellt. Er weist auch selbst auf Jesus hin und sein Opfer in dem Sinne, daß man ihm nachfolgen soll im Glauben an Gottes unbedingte Hilse wie im Tun der unbedingten Sorderung. Und ganz gewiß hat er Iesu Sinn damit getroffen. Ganz gewiß hat uns Iesus nicht von der sittlichen Tat erlösen wollen, wie viele meinen. Er hat doch gewiß nicht gewollt, daß seine Jünger nicht so handeln sollten wie er, und die Bergpredigt ist auch nicht für ein himmelreich, das nirgend ist und niemals kommt, sondern eben für diese Erde gemeint. Und wenn auch manche Sprüche von seiner

Nachfolge erst von der Gemeinde gebildet sein mögen — so hat doch Jesus allezeit gemeint, daß man um der Gottesherrschaft willen alles müsse hingeben können, wie der Kaufmann sein Alles gibt, um die köstliche Perle zu erlangen. Wer anders denkt, verfällt demselben oberslächlichen Nißverständnis wie alle die bequemen Leute, die die Rechtsertigungs- und Gnadensehre der evangelischen Kirche für ein Ruhekissen aller sittlichen Faulheit halten. Das ist auch ganz gewiß nicht im Sinne Luthers, der mit Brand spricht: "Nehmen sie uns den Leid, Gut', Ehr, Kind und Weid, laß sahren dahin! —"Und wenn Iesus von Gottes verzeihender Liebe redet, so hat er gewiß nicht den heuchlern diese Vergebung Gottes zugesagt, sondern denen, die mit ehr licher Reue und in dem wahrhaftigen Schrecken über ihre Schuld und mit sestem Vorsatzeich sich aufmachen: "Ich will zu meinem Vater gehen".

Daß du nicht kannst, wird dir vergeben, Doch nimmermehr, daß du nicht willst.

Dies Wort Brands ist zwar nicht ganz die Gnadenlehre des Christentums, allein es ist immer noch eher richtig, als die Annahme seiner Gegner, daß Gottes Vergebung ein mattes Uebersehn der Sünde in jedem Salle sei. In Wahrheit freilich empfindet der Fromme auch dies Wollenkönnen noch als eine Gabe Gottes. Denn es ist uns entweder mitgegeben und darum geheimnisvoll wie unser Wesen und wir nehmen es hin als "aus der gnädigen hand Gottes", oder wir haben einmal erlebt, wie wir unter Surcht und Tittern, unter Schmerzen und Jubeln im Sturm ober im langsamen Schaffen des Alltags andere Menschen geworden find, gange Menschen voll Zutrauen zu dem geheimnisvollen Leben um uns her, sodak wir in ihm unsern Vater ergreifen und uns ihm gang anbefehlen. ist der neue Wille in uns erwacht und alles Zurückbleiben der Gesinnungen, die im Spiele in uns noch aufsteigen, und jeder Mangel an Tat brennt wie ein Schmerz in der Seele. Aber eben darum fühlen wir: es geht aufwärts mit uns,

die wir alle Maßstäbe, nach denen sonst Menschen die Menschen schähen, verloren haben, die wir Sorge und Furcht nicht mehr kennen, weil wir jene Macht des Vaters im himmel über uns walten fühlen. Das ist die Gnadenlehre des Christentums. Es ist das Sichhineingenommenfühlen in ein Leben Gottes, das uns stark und froh und frei macht. Aber nicht unser Ich ist es, was da wirkt; wir fühlen uns immer in der erhebenden Macht Gottes.

So dispensiert die "Gnade" nicht von der Forderung, sondern sie wird darin erlebt, daß man die Forderung freudig als ein Ideal empfindet, durch das man sich erhoben, frei und beseligt fühlt, nicht als ein Ioch, das einem von einem fremden Gesetzeber auferlegt ward. Also Ihsen hat in der Cat das Christentum in Brand vor seine letzte Frage gestellt. Und er hat uns für mein Gesühl diese Frage nicht gelöst. Ihre ganze entsetzliche Wucht, wie sie anscheinend alles zerbricht und zerschmettert, nicht bloß, was Erdenglück und Sinnenfreude, sondern auch was Menschengemeinschaft und soziale Ordnung ist, ohne die doch auch kein sittliches Leben sich bilden kann, hat er surchtbar erschütternd gezeigt.

Ueber das ungelöste Problem, mit dem wir so von Brand scheiden, hilft uns zunächst eine Erkenntnis hinaus, die es uns in eine viel allgemeinere Tatsache einreiht, an die wir uns gewöhnt haben: Das Opfer ist das Grundgesetz alles sittlich en Cebens. Das zeigt sich einmal gerade in dem Schwanken des Problems in "Brand". Man kann ja wirklich fragen, ob Brand Christ ist oder Individualist, ob ihm nur die Persönlichkeit, d. h. die Unabhängigkeit und Eigenwüchsigkeit des Individuams oder ob ihm die Liebe als Ideal das Opfer abnötigt. Einmal im Jorn spricht Brand geradezu das Prinzip des Individualismus aus, der von jedem Inhalt des Personenlebens absieht und nur die eine Forderung kennt: "Sei ganz du selbst!" Gewiß wäre der Individualismus Brands keine gemeine Selbstjucht:

Eignes Herz, das ist die Welt, Die sich uns entgegenstellt, Da soll Selbstsucht untergehn, Da der neue Mensch entstehn.

Aber oft, ja meist liegt ein stärkerer Con auf dem Persönlichkeitsein, auf dem Alles oder nichts als auf dem Inhalt dieses grandiosen Willenslebens:

> Eines fordr' ich nur als mein: Plat, um ganz ich selbst zu sein. Dies zu heischen ist gesetlich: Daß mein Selbst sei unverletzlich.

Es ist in der Tat gang gleich, ob hier der Individualist oder der Christ spricht: die Unbedingtheit der sittlichen Sorderung, der alles zu weichen hat, ist der Charakter der Sittlichkeit, überbaupt aller Sittlichkeit. Denn daran eben, an ihrer unbedingten Gultigkeit unterscheiden sich die sittlichen Gebote pon den Regeln der Klugheit und Billigkeit, des Rechts und ber Schönheit, von deren Befolgung man absehen kann, ohne fich selbst preiszugeben. Nur dann, wenn eine Sorderung mit dem Charakter der Unverleklichkeit auftritt, wenn wir lieber das Leben lassen als sie, so nennen wir sie eine sittliche Sor-Der Inhalt, den sie hat, kann dabei sehr verschieden sein: Blutrache und Nächstenliebe, Krieg und frieden. List und Wahrhaftigkeit können als solche Sorderungen por dem Menschen steben: sittliche Sorderungen sind sie nur, wenn sie sich als unbedingte, als jedes Opfer heischende darstellen. Das durchzieht alle geschichtlichen Stufen des sittlichen Lebens. Man lese die Orestie des Aeschylos, um zu verstehen, welch ungeheures Opfer ichon die Blutrache vom Menschen fordern kann, jenes sittliche Gebot einer so fernen Vergangenheit, daß es uns nicht mehr als sittlich, sondern dem elementaren Triebleben des Menschen entsprungen erscheint. Die Blutrache ist aber ein sittliches Gebot, das dem Menschen befiehlt, um der Samilie willen jegliche Angst um das eigene Leben und oft

auch natürliche Liebesgefühle zurücktreten zu lassen vor einer unabweisbaren Pflicht. Die griechische Literatur, die die Jugend unserer höheren Stände erzieht, und das Alte Testament und die Dolksgeschichte, die im wesentlichen der Jugend unfrer untern Schichten die Ideale gibt, fie haben lauter Helden und Märtyrer einer andern Sittlichkeit, der Staats- und Volkssittlichkeit, die uns so selbstverständlich erscheint, daß wir por den Opfern, die sie verlangt, auch nicht mehr besonders erschrecken. Ihre helden von Kodrus bis Scavola, von Simson bis zu den Makkabäern, von hermann dem Cherusker bis zu dem einfachsten Mann im deutsch-französischen Kriege, sie sind alle Märtyrer eines sittlichen Ideals, das mit samt den unbedingten Opfern, die es verlangt - Opfern nicht bloß des Cebens, sondern auch der Samilie und Che, der engern sittlichen Gemeinschaft. - den Kindern unfres Dolkes fo selbstverständlich geworden ist, daß man den für einen "hundsfott" und "Schurken" nimmt, der auch nur einen andern Gedanken bat, ja daß man selbst Menschen, die über diese Nationalethik hinaus zu sein glauben, "vaterlandslose Gesellen" nennt. Wir verlangen heute Brands Opfer von jedem einfachen Mann im Dolke, wenn wir an das Ideal der Volksgemeinschaft denken. Aber wir erschrecken noch, wenn die Menschengemeinschaft und das Christentum solche Opfer verlangen. — Neben der Vaterlandsethik ift uns die Berufsethik selbstwerständlich gewor-Wir verlangen vom Berufsgedanken aus dieselben Opfer ohne Jagen und halten einen Argt, der fich por der Anstedung fürchtend seine Pflicht verfaumt, für einen Schurken und einen Pfarrer, der aus dem gleichen Grund einem Kranken das Abendmahl nicht reichen wollte, für nichts anderes. Nur das Opfer um der Reinheit der Seele und der Liebe zu den Menschen willen, das lette, eigentlich driftliche Opfer scheint uns noch zu hoch, zu fremd, zu gewaltig. Unfre herzen und unfre Erziehung sind darauf noch nicht eingestellt. Doch davon später, wenn uns Björnson die Frage von dieser Seite ber stellen wird.

hier steht ein anderes im Vordergrund: Das Opfer nicht bloß des sinnlichen Glückes und des Lebens, sondern auch der engeren sittlichen Gemeinschaften ist ein Grundgesetz unfres Lebens, eines der großen Geheimniffe, in denen wir leben, weben und find. Ohne die großen Opfernden ware die Welt nicht vorwärts gekommen. Ohne die Helden des nationalen Cebens hatten wir keine Staaten, keine Ordnung und kein Gesetz in der Welt gehabt, und auch wer die nationalen Staaten nicht für der Weisheit letten Schluß halt, muß doch den Segen ihres Daseins, ihren Wert für die Erziehung des Menschengeschlechts anerkennen. Das Opfer ift die stärkste erziehende Macht. Nur das Opfer bringt die lette Begeisterung hervor, die schließlich auch die stumpfe Menge bezwingt und fie reif macht für die höhere Wahrheit und die reinere Sittlichkeit. Nach dem Opfer kommt die Organisation - nach Schill die nationale Erhebung, nach Jesus die Kirche, nach dem Leiden des Einzelnen die Freude eines neuen, stärkeren, reineren Cebens für die Gesamtheit. Die Predigt des Kreuzes ist immer noch die tiefste Wahrheit, die des Cebens lettes Geheimnis erschließt. Die so sterben, das sind die großen Begründer des Kommenden, die Propheten nicht bloß, sondern die Erfüller der Ideale. An Taufenden geht das Schicksal porüber, läft fie leben und sterben im Genuß des Friedens und der Guter, die andere leidend erworben haben, aber den und jenen trifft es und an den und jenen stellt es die lette Sorderung. Es ist das Gewaltige an Ibsens Brand, daß alles uns den Eindruck macht: hier leidet einer, der fich nicht nach Art der Possenspieler des Cebens vorgedrängt hat, um eine Rolle zu agieren. Es gibt ja stets Ceute, die sich in den Aetna stürzen, um einen guten Abgang zu haben. Nein, mit eherner Wucht zwingt sein Innerstes, sein heiligstes Brand auf diesen Weg: er kann nicht anders. Er hätte im milberen Klima leben konnen, wenn sich ihm sein Gott nicht in den Weg gestellt hätte, gerade dort droben am dusteren Sjord. Er hatte

Frau und Kind nach Süden schicken können, wenn das Geld das er ererbt hatte, nicht von seinem fürchterlichen "Alles oder nichts" wäre fortgegeben gewesen. Mit dem Kinde opfert er die Mutter, seine Frau. Und die Erinnerung an sie macht ihm die neue Kirche zum Ekel. So ist es eine einzige Kette des Opfers, die ihn mit eisernem Ring umschlingt und vernichtet.

Aber steht hinter dieser Erkenntnis nicht das alte Droblem nur um so furchtbarer auf? Das Opfer - ein Grundgeset des sittlichen Lebens, neben der Organisation und über ihr nötig, besonders in Zeiten, wo die Menschheit sich anschickt, plump und schwer einen Schritt aufwärts zu machen da, wo die Menge das Neue noch nicht als das heilige und Gute begreift, sondern nur den Sturz des Alten sieht und das Neue darum als teuflisch verschreit - ist denn nicht, auch wenn wir das dristliche Ideal in seiner Besonderheit freisprechen, das Entsetzliche dieses Opfers nur um so deutlicher? Ist es nicht um so schlimmer, daß der Mensch sich hineingestellt sieht in das qualende Muffen? Er fühlt das heilige, das hohe und muß anderes opfern, was nicht weniger heilig ist? Er sieht wie er den andern dienen muß, und der grau, die er liebt, muß er das Liebste nehmen, ihr Kind? Und des Kindes Ceben und der Mutter ruhige Sterbestunden, sind das alles nicht auch heiligtumer? furchtbar ist dies Gesetz des Opferns, das dem Menschen nicht bloß des Cebens süße Lust nimmt, sondern auch, was gut und rein ift, um eines andern Guten und Reinen willen, das ihn mehr lockt und zwingt! Wer hat da noch den Mut, an einen Gott der Liebe zu glauben und auf ihn hinzuweisen als auf aller Rätsel lette Cosung? - Solchen Fragen, an denen viele Menschenherzen gerbrechen, darf man gunächst das Gine sagen: die, welche ergriffen werden von dem hoben heiligen, ihrem Ideale alles opfern müssen, erleben es wohl mit Schauer und Schrecken, aber auch mit geheimnisvoller Freude, mit einer Freude, welche die stille Behaglichkeit des nie por das Schwerste

gestellten Menschen nicht kennt. Es ist das höchste Gefühl, das der Mensch hat, das Erleben des Heiligen. Und wer wird glauben, daß die Propheten und Märtyrer, daß die schlichten Aerzte und'Pfarrer, daß die Soldaten und alle, alle, die im treuen Dienst dessen, was ihnen aut und heilig war, sich opferten, wenn sie gefragt würden, ob sie ihres Lebens Schwerstes um diese Behaglichkeit hingeben würden, verzichten wollten auf ihre Opfer, um die Genüsse eines Lebens einzutauschen, das ohne all diese Opfer ware? - Das Zweite aber ist das, daß uns das Christentum nicht in einer sinnlosen Welt mit diesem Opfer läßt. Es lehrt uns, daß diese Opfer alle einem Ideal dienen, das fie endlich überflüssig machen wird, soweit fie wirklich zwingen, heiliges um des heiligeren willen aufzugeben. Das Christentum glaubt an das Kommen einer andern Welt, einer mahren herrschaft Gottes unter den Menschen. Wem die Liebe als das Geheimnis der Welt sich erschlossen hat, der sieht überall, wie die Liebe mächst, eben durch dies Opfer. Immer größer wird der Kreis der Gemeinschaft, den sie umspannt, von der Samilie zum Stamm, zum Dolk breitet sie sich aus, bis ihre Macht über die ganze Erde geht, zum "Seinde", jum Gegner des Volkes. Und jeder neue Schritt, den sie tut, kostet Opfer, aber seit sie in Jesus den letten Schritt getan hat, ift ihr Durchdringen auf der ganzen Welt gesichert. Sein Biel, daß die Gemeinschaft seiner Jünger eine einzige große Samilie bilden soll, ist ja wahrlich noch nicht Wirklichkeit geworden; aber man sieht, wie in diesem Ideal alle Widersprüche der Pflichtenkreise aufgehoben sein werden. Und um dieses Ideal wird heute das Opfer gebracht.

Man sieht, daß Ihsen unter dem Problem stand ohne Lösung. Tolstoi in seiner "Auferstehung" zeigt, wie das Problem behandelt werden muß von einem, der das Christentum in seiner Tiefe durchschaut hat. Ihsen hat nur den Schrecken, den Schauer vor dem Heiligen in unsre Brust werfen können, um uns mit einer Stimme aus den Wolken zu entlassen. Er

Weinel, Individualismus.

hat selbst nicht klar erlebt, was ein Brand erleben muß: jene heiligende Freude und Güte, die mit dem Opfer versöhnt. Brand verzweiselt und stürmt davon, statt das Opfer durchzuführen bis zum Ende. Es ist noch zuviel Unchristliches in ihm; die Lawine, die ihn trifft, tötet eigentlich doch einen zerbrochenen Mann. Das ist nicht Ibsens und des Dramas Meinung, das ist aber die Lösung der Frage, warum Brands Ende so rätselvoll ist und nicht erhebt.

## Ibsens zweite Epoche.

Der Anfang der siebziger Jahre ist nicht nur für Ibsens Leben eine entscheidende Epoche gewesen, sondern ebenso für Björnsons und Nietsches Entwicklung und für viele Tausende weniger Große, für alle Männer, die damals in der vollen Reife ihres Mannesalters stehend mit hellen Augen in ihre Zeit hineinsahen. Denn es zog über Europa das herauf, was Niehsche als den kommenden "Nihilismus" im umfassendsten Sinne des Wortes erkannte und mas wir die Fin-de-siècle-Stimmung zu nennen gewohnt sind. Die technische Kultur setzte eben mit ihrer vollen Entfaltung ein. Noch sah man nur die ungeheure Möglichkeit des Gelderwerbs, die sie schuf; keine Schranke schien dem Menschen mehr gesett, der den Mut hatte. sein "altmodisches" Gewissen mit etwas Gewalt auf diese unbegrenzten Möglichkeiten einzustellen und auch das Ceben der Arbeiter benutzen zu lernen wie die Räder der Maschine, ja nur noch unbarmberziger, denn das Proletariat erzeugte sich stets neu, die Maschinen nutten sich ab. Die Gründerzeit mit all ihrem Glang und ihrem Schein stand triumphierend vor einer spießbürgerlichen Welt auf. Und eine materialistische Wissenschaft, die rechte Schwester dieses Spekulantengeistes, kam ihm zu hilfe und überfiel gerade die ehrlichsten und wahrhaftigsten Menschen. Nicht allein die kirchliche Religion, die sich schon längst als Dienerin der staatlichen Reaktion verächtlich gemacht hatte. sondern auch der deutsche Idealismus mit seinem Glauben an

das Wahre, Gute, Schöne schien zusammenzustürzen. Die Geldmenschen, die Männer des Willens zur Macht, verlachten ihn als sentimental, und die Wissenschaft schien ihr Ja und Amen dazu zu sprechen, indem sie ihn für das Ueberlebsel der religiösen Epoche der Menschheit erklärte, die nun endgültig abgelaufen sei. Denn man getraute sich, die Welt aus Kraft und Stoff allein zu erklären: alle Ideale der Menschheit sind zwar nicht - wie man im 18. Jahrhundert gemeint hatte schlaue Erfindung herrschsüchtiger Priefter und Könige, wohl aber sind fie nur zeitgeschichtlich bedeutsame, immer wieder vergängliche Anpassungen an die ökonomische Lage. So lautete jett die Theorie der "Wissenschaft" über die höchsten Glaubensgegenstände der Menschheit. Und nicht bloß die Werke der deutschen Darwinisten, sondern vor allem herbert Spencers großer und hinreißender Versuch, mit diesem Grundgedanken die Gesamtheit menschlichen Wiffens in Natur und Geschichte zu erklären und forschend wiederaufzubauen, brachen mit vernichtender Gewalt über die letten heiligen Werte der Dater berein.

Während der Philister im Besitz seines fabelhaft schnell erworbenen Geldes und seiner ihn über alle Gewissensskrupel beruhigenden "Wissenschaft", die endlich die große Wahrheit entdeckt hatte, daß nichts wahr und alles erlaubt sei, immer breiter und scheußlicher anschwoll, drückte das Neue auf die seinen Geister mit vernichtender Wucht. Denn es schien ihnen notwendig, die Zähne zusammenzubeißen, sich aus allen Träumen der Ideale zu lösen und der schrecklichen neuen "Wahrheit" ins Gesicht zu sehen. Man muß Nietzsche lesen, mit seiner gewaltsam gesteigerten "Fröhlichen Wissenschaft", um zu verstehen, welchen Schmerz ihm die neuen Erkenntnisse bereiteten, man muß seine späteren Schriften damit vergleichen, in denen er bekennt, welch ein Nihilismus über ihn kam — wie er meint, über die Welt kam — mit der neuen Entwicklungslehre. Nach unten getragen, ward der Nihilismus der Intellektuellen

ein Nihilismus der Tat. Man lese die Memoiren des Sürsten Krapotkin, wenn man diese Wandlung in einem wahren und ganzen Menschenleben sich vollziehen sehen will. Man versteht, wie da in der Tiefe die neue Predigt ganz anders wirken mußte, unter denen, die von den ersten Wellen der industriellen Entwicklung auf dem Kontinent — England war zu seinem Glück dreißig Jahre voraus — hinabgerissen wurden. In Deutschland wachte das Bürgertum erst auf, als der Gründungsschwindel verraucht war und die Attentate von 1878 ihm zeigten, was es da inzwischen in der Tiefe mit seiner neuen Kultur und Wissenschaft großgezogen hatte.

Ibsen ist Zeit seines Lebens von den Zweifeln nicht mehr frei geworden, in die auch er im Anfang der siebziger Jahre hineingerissen worden ist. Ja, er ist der feinste und tieffte Dichter dieser Zweifel geworden. Die Bekanntschaft mit Georg Brandes, aus der allmählich eine greundschaft wurde, und eine porübergebende Cofung von Björnson, bem Freund und Beschützer seiner ringenden Mannesjahre, sind gewik nicht blok äukerliche Momente in der Entwicklung dieser zweiten Epoche seines Lebens gewesen. Björnson ist dann seinem alten Freunde einige Jahre darauf in das "Moberne" nachgefolgt, hat noch por Ibsen "moderne" Dramen geschrieben und hat sich auch äußerlich mit ihm wieder ausgeföhnt. Aber nie wieder ift er von folder Bedeutung für Ibsen geworden wie Brandes. Ibsens Briefe bezeugen es deutlich. Durch Brandes hat Ihsens Kunft ohne Zweifel viel gewonnen. wird nicht bloß moderner, sie wird ftiller und größer. Sie wird der Natur ähnlich, die mit den kleinsten Mitteln die größten Wirkungen erzielt, sie wird immer reifer und tiefer, bis sie in Rosmersholm ihren zweiten höhepunkt erreicht hat. innerlich gewinnt sie all die Züge des Fin-de-siècle, wie es Niehsche so treffend — er hatte die Erkenntnis auch mit seinem herzblut bezahlt - geschildert hat: unterirdisch, animalisch, häßlich, realistisch, und eben deshalb ,besser', ,ehrlicher', vor

der Wirklichkeit jeder Art unterwürfiger, wahrer; aber willensschwach, aber traurig und dunkel begehrlich, aber fata-Noch kommen freilich in Ibsens Leben glückliche listisch. Jahre, in denen sein "Königsglaube" erwacht, in denen er "Wahrheit" und "Freiheit" als die beiden leuchtenden Sterne preift, die den Menschen geleiten, der im kleinen Boot über die unendliche Wasserwüste des Lebens irrt. Aber seine tiefsten Töne sind das nicht. Das Tiefste und Geheimnisvollste des Menschenherzens hat der 3 weifler Ibsen aufgedeckt. Den Menschen hat er ins herz gesehen, wie wenige, obwohl gang gewiß das Ende des 19. Jahrhunderts überhaupt eine Tiefe der psphologischen Beobachtung besessen hat, wie nur ein dekadentes Zeitalter sie besitht, das in allen Irrgängen menschlichen Seelenlebens zu haus ist. Wer aber die Menschen so icarf und so ohne Glauben anschaut, der sieht, was Ibsens Rubeck gesehen hat, eine höllische Dision, und schildert sie fo. wie Rubeck es von seinen Dorträtbuften bekennt: "Es liegt etwas Verdächtiges, etwas Verstecktes in und hinter diesen Büsten, - etwas heimliches, was die Menschen nicht sehen Mur ich kann es seben. Und dabei amüsiere ich mich so köstlich. - Don außen zeigen sie jene "frappante Aehnlichkeit', wie man es nennt, und wovor die Ceute mit offnem Munde dasteben und staunen. - aber in ihrem tiefsten Grund sind es ehrenwerte, rechtschaffene Pferdefragen und störrische Eselsschnuten und hängobrige niedrigstirnige hundeschädel und gemästete Schweinsköpfe, - und blöde, brutale Ochsenkonterfeis sind auch darunter. — All diese lieben Tiere, die der Mensch nach seinem Bilde verpfuscht hat. Und die den Menschen dafür wieder verpfuscht haben. Und diese hinterlistigen Kunstwerke bestellen nun die biederen, gahlungsfähigen Ceute bei mir. . ."

Und nicht minder offen als dieses Geständnis und dieser hohn auf die bürgerliche Menscheit, die dieselben Dinge mit Leidenschaft übt, welche ihr Ihsen im Spiegel vorhält, bekennt

sein Rubeck auch den letzten Grund dieser Menschenverachtung und warum das große ideale Kunstwerk seiner Jugend nachher anders ward. "Ich wurde weltklug in den Jahren, die folgten, Irene. Der "Auferstehungstag" wurde in meiner Vorstellung etwas Umfassenderes — etwas Dielfältigeres. Der kleine runde Sockel, auf dem dein Bild schlank und einsam stand, — er bot nicht mehr Raum für alles, was ich nun noch hinzudichten wollte". I rene: "Was hast du denn noch hinzugedichtet? Sag!" Rubeck: "Was ich rings in der Welt um mich mit meinen Augen sah. Ich mußte das mit im Bilde haben. Ich konnte nicht anders, Irene. Ich erweiterte den Sockel, — sodaß er groß und geräumig ward. Und legte darauf ein Stück der gewölbten, berstenden Erde. Und aus den Furchen, da wimmelts dir nun berauf von Menschen mit heimlichen Tiergesichtern -Männern und Weibern - wie sie das Leben draußen mich kennen gelehrt hatte". Irene: "Aber mitten im Schwarme steht das junge Weib in strahlender himmelsfreude? Nicht, Arnold?" Rubeck: "Nicht gang in der Mitte. 3ch mußte leider die Statue etwas nach hinten rücken - der Gesamtwirkung halber, weißt du. Sie würde sonst zu sehr dominiert haben."

Kaum je mag ein Dichter so offen gesagt haben, was in seinem Leben eingetreten ist, wie diese "Wahrheit und Dichtung" es bekennt.

Es ist unmöglich für uns, allen Phasen und allem Schwanken in Ibsens Dichtung hier nachzugehen. Ich ordne lieber seine Gedanken nach den drei großen Problemen, die ihn sernerhin beschäftigen, nämlich:

- 1. Das Problem des sozialen Cebens und der Stellung des Individuums zur Gesellschaft;
- 2. Das Problem der Willensfreiheit;
- 3. Das Problem der sittlichen Sorderung überhaupt.

Mit einer Betrachtung der letten Dramen, in denen Ibsen in erschütternden Bekenntnissen die Tragik des Alterns be-

schrieben hat, wie sie ein Ceben im Individualismus schafft, soll dann geschlossen werden.

## 1. Das Problem der sozialen Ethik.

Als Ibsen im Jahre 1877 nach vierjährigem Schweigen wieder in der Oeffentlichkeit erschien, ward er mit einem Schlage der Dichter der Probleme einer neuen Welt. war ihm Björnson in der Verlegung seiner Dramen auf einen neuen Schauplag vorangegangen, und diese modernen Dramen Björnsons hatten auch typische Gestalten aus der modernen Welt packend gezeichnet. Aber so scharf, wie Ibsen es mit dem ersten Griff tat, hatte er die Probleme dieser Welt nicht gefaßt. Die "Stugen der Gesellschaft" hat Ibsen in seinem ersten modernen Drama geprüft und morsch gefunden, jene Ceute aus den "produktiven" Ständen, wie der Konsul Bernick, der Besitzer einer großen Werft, und seine gange Gesellschaft. Mit unerbittlicher Scharfe bat Ibsen hier die Gefahren, die der junge Kapitalismus dem innern Leben der Menschen schuf, entwickelt und mit einer aller Mittel sicheren Kunft entfaltet. Und er hat diesen Gefahren die beiden wirklichen Stützen der Gesellschaft: "Wahrheit und Freiheit" entgegengesetzt, die schlichte Wahrhaftigkeit des freien Menschen.

Iwei schwere Dorwürfe erhebt Ibsen gegen unsere moderne Gesellschaftsordnung und die Moral, die sie stützt. Jum Ersten: Sie opfert unbedenklich den Einzelnen, um die Gemeinschaft zu erhalten. Alle stehen, so sagt uns Ibsen, unter dem faszinierenden Iwang der Theorie, daß das Leben des Einzelnen, seine Ehre und sein Glück zurückzutreten haben, wenn es sich um irgend eine "Gesellschaft" handelt, die erhalten, die gestützt werden muß. So hat der Konsul einst seinen jungen Schwager geopfert, um das haus Bernick zu retten. "Die Gläubiger gingen uns zu Leibe; es galt, sie zu beruhigen; es kam darauf an, jedem Iweisel an der Solidität unseres hauses vorzubeugen; ein augenblicklicher Unfall hatte uns betroffen, — wenn man

uns nur nicht drängte! - wenn man uns nur Zeit ließ! jeder sollte das Seine bekommen!" "Und es bekam auch jeder das Seine?" "Ia, Cona, dies Gerücht rettete unser haus". Daß dabei die Ehre und der gute Namen eines Einzelnen leidet, das ist ja schrecklich - aber "der Gesellschaft, des Hauses" wegen unvermeidlich. Und so geht der Konful Bernick seine Bahn weiter. Er "opfert" weiter. Da find viele, viele Arbeiter, die entlassen werden, weil neue Maschinen ihre Arbeit überflüssig machen. Unbarmbergig werden sie hinausgetan, weil der Sortschritt der Gesellschaft an diesen neuen Maschinen bängt. Es ist bezeichnend für die alte Stimmung des Mittelstandes gegenüber dem jungen Kapitalismus, daß diese Seite besonders betont wird. Nur im Anfangsstadium des Kapitalismus wird die neue Maschine zur Seindin, und nicht bloß in England ist man damals ausgezogen zur Zerstörung der neuen Konkurrentin, die dem Arbeiter das Brot nahm. Heute, in unseren entwickelten kapitalistischen Justanden sind vor der reicheren Arbeitsmöglichkeit diese Nöte fast verschwunden. Sie treffen heute vielleicht viel eher den kleinen Sabrikanten, der im Anschaffen der neuen Maschinen nicht so mitkann, als den Arbeiter. Doch das nur nebenbei. Es ändert an der Tatsache nichts, daß solche Opfer gebracht worden sind und gebracht werden "mußten", follte die "Gesellschaft" in ihrer neuen Ordnung zu Blute und Größe emporsteigen. Ein Drittes läft uns Ibsen miterleben, wie der Konful, um seine Geschäftsehre aufs neue gu retten, ein Schiff mit seiner Mannschaft in den Tod schicken will. Sast scheint es, als breche das Gewissen doch noch einmal auf, oder als sei er nicht gang seiner Sache sicher. Er fragt den hilfsprediger Rohrland nach dem Recht eines solchen handelns. So hat Ibsen hier die Gelegenheit gesucht, neben die "großzügige", neue Ethik des Kapitalisten die ganze Hilflosigkeit der alten driftlichen Ethik zu stellen, die zu den neuen gragen nur ein "hm" sagen kann, um dann wieder die feile Dienerin der Besitzenden gu fein.

Bernick: Angenommen, da sei ein Bohrloch vorhanden, das an einer gefährlichen Stelle gesprengt werden müßte; ohne daß dieses Bohrloch gesprengt wird, kann die Eisenbahn nicht zustande kommen. Angenommen, der Ingenieur weiß, daß es dem Arbeiter, der die Mine sprengt, das Ceben kosten wird; aber gesprengt muß sie werden, und es ist des Ingenieurs Pflicht, einen Arbeiter hinzusenden, um sie anzuzünden.

Rohrland: hm -

Bernick: Ich weiß, was Sie sagen wollen. Es wäre eine große Cat, wenn der Ingenieur selbst die Lunte nähme hinginge und das Bohrloch anzündete. Aber dergleichen tut man nicht. Er muß also einen Arbeiter opfern.

Rohrland: Das würde bei uns niemals ein Ingenieur tun.

Bernick: In den großen Candern wurde kein Ingenieur Bedenken tragen, es zu tun.

Rohrland: In den großen Ländern? Ia, das will ich glauben. In jener verdorbenen und gewissenlosen Gesellschaft —

Bernick: O, jene Gesellschaft hat manches Gute! . . . In jener großen Gesellschaft findet man doch Raum, ein nügsliches Unternehmen ins Werk zu setzen; — da hat man den Mut, einer großen Sache Opfer zu bringen, — aber hier wird man von allerlei Rücksichten und Bedenklichkeiten gefesselt.

Rohrland: Ist ein Menschenleben eine kleinliche Rück- sicht?

Bernick: Wenn dies Menschenleben dem Wohl von Tausenden im Wege steht -

Und dieser Anwalt des modernen Cebens, das "mit Menschenleben rechnet wie mit Kapitalien", weiß auch ganz geschickt seine Vorbilder im alten Staat zu finden: "O, diese kleinen ängstlichen Rücksichten! Wenn bei uns ein General seine Ceute ins Seuer führte und sie niederschießen ließe — er hätte später schlassos Nächte. So ist es anderwärts nicht. . . ."

Größe ist dieser Anschauung nicht abzusprechen. Denn man darf es nicht ohne weiteres als Feigheit ansehen, daß der Ingenieur nicht sich, sondern den Arbeiter opfert. Don der kapitalistischen Kultur-Weltanschauung aus hat er ein Recht zu solchem Handeln; denn er ist in diesem Prozeß der Menscheitsentwicklung ohne Zweisel das Wertvollere, das der Erhaltung in sich und nach seinem Nutzen für die "Gesellschaft" würdiger ist. Sowie einmal die Erhaltung der Kultur als oberstes Ziel gesetzt ist, so ist dieser Grundsatz absolut richtig. Und alles dünkt sich groß und herrlich, wenn es in den Wahlspruch des alten Hanseatischen Kapitalismus einstimmt: navigare necesse, vivere non necesse.

So urteilt eine "christliche Gesellschaft". Die Kirche aber sieht gar nicht, was da vorgeht. Herr Hilfsprediger Rohrland ist voll Entzücken über die Brosamen der Wohltätigkeit, die von der Herren Tische fallen und hält seine schwungvolle Sestrede just in dem Augenblick, wo die "Stütze der Gesellschaft" zusammenbricht.

Aber das Ceben ist der Güter Höchstes nicht, auch nicht für Schlimmer noch erscheint ibm die Vernichtung des Gewissens, die Erstickung der Wahrheit und der inneren Freiheit des Menschen durch das neue Dogma vom Gesamtwohl. Erareifend bat er uns Aulers Kampf mit seinem sterbenden Gewissen geschildert, wie der alte Jimmermann die Ehre eines alten Lebens und den Frieden seiner Seele auch einer "Gesellschaft", seiner Samilie, "opfern" muß, wenn er nicht auf die Straße geworfen werden will. Dem Konsul muß erst eine tapfere und wahrhaftige grau klar machen, wie er selbst seine eigene Seele ebenso geopfert und entstellt hat. Es ist erschütz ternd, wie Cona Heffel ihm sagen muß: "Eine Lüge also hat bich zu dem Manne gemacht, der du jest bift. . . " Bernick: "Wem schadete das damals? . . " Cona: "Du fragft, wem es schadete? Schau in Dein Inneres und sage mir, ob Du keinen Schaden dabei genommen haft". Bernick: "Drufe das Innere jedes beliebigen Menschen, - in jedem wirft Du wenigstens einen dunklen Dunkt finden, der verhüllt werden muß!" Cona: "Und Ihr nennt Euch die Stügen der Gesellschaft!" Bernick: "Sie hat keine besseren." Cona: "Und was liegt baran, ob eine solche Gesellschaft gestützt wird? Was hat benn hier Geltung? Der Schein und die Luge - nichts Anberes! -" In der Cat, mit feiner und grober Ironie, mit hohn und Grimm hat sie uns Ibsen gezeichnet, diese Lüge und heuchelei, die die Solge des Systems ist. Immer mehr seit jener ersten Lüge verwechselt der Konsul das Wohl der Gesellschaft und seinen Vorteil, bis seine Selbstsucht ihm selber zum Sall werden mußt. Und die Erbärmlichkeit, mit der er in demselben Augenblick, wo er die Menschen innerlich und äußerlich zu grunde richtet, "500 Mark dem Derein gegen Derarmung und Bettelei" schickt, ift fast noch erträglicher als die Selbstsucht, mit der er das stille und groke Opfer, das seine Schwester Martha ihm bringt, mit den üblichen Phrasen als selbstverständlich hinstellt, die so oft das Frauenopfer in unserer Gesellschaft begleiten: "Der Mensch darf nicht in erster Linie an fich felbst denken, und am allerwenigsten eine Frau." Und wie das haupt dieser Gesellschaft, so sie alle, diese schnatternden Ganse in dem "Derein für gefallene Madchen" mitten darunter der beliebte pietistisch-afthetische Hilfsprediger und schlieflich der "idealistische Onkel", der hofnarr einer solchen Gesellschaft, der "das geistige Banner hochhält", in dieser "Krämergesellschaft" und der den Mund voll wirrer Phrasen von geistigem Kampf sich schon vor dem Sligbogen seines kleinen Neffen fürchtet: das bankerotte Ende einer solchen verlogenen Gesellichaft.

Das Stück geht freundlich aus, Wahrheit und Freiheit, tapfere Frauen und viel gütiger Zufall retten die Gesellschaft und ihre Stügen. Ihsen hat danach mehr nur eine Forderung ausgesprochen als einen Weg gewiesen. Wie stets, so ist er auch diesmal nur des Rätsels Steller, nicht sein Söser. Denn eben

aus dem Individualismus und seinem Kampfe aller gegen alle ist ja dieser "heuchlerische Sozialismus", dieser verlogene Gesellschaftsstandpunkt gewachsen.

Auch im Volksfeind 1882 hat Ibsen wieder nur die ideale Forderung gestellt, ohne uns den Weg zu zeigen, auf dem die Wahrheit und die Freiheit ohne zu zerstören das Glück des Einzelnen wie der Gesamtheit schaffen können. Das Problem bleibt im Grund dasselbe; die Gesellschaft, für die hier das äußere Glück des Einzelnen zerftort wird und sein Gewissen zerstört werden soll, ist diesmal die Gemeinde, der Der held, nicht wie Konsul Bernick ein Staat im Kleinen. Opfer der Gesellschafts, moral" sondern einer, der aufrecht bleibt, freilich ein wenig als Schwärmer gezeichnet ift. Wundervoll sind auch hier wieder die Enpen des Gegenspiels, mit Liebe und Ironie gemalt, mit sprechender Porträtähnlichkeit nach dem Leben und doch jeder mit einer heimlichen Tierfrage. Da ist der korrekte Bürgermeister, der Leiter des Gegenspiels und - der Bruder des "Volksfeindes" mit der allmächtigen Gesellschaftsphrase: "Der Einzelne muß sich nun einmal dem Ganzen unterordnen, oder vielmehr - korrekter ausgedrückt -: den Behörden, welche über das Wohl des Gangen zu machen haben". Und doch ist er genau wie Bernick durch dies Pringip in die fatale Selbsttäuschung geraten: "Wenn ich vielleicht mit einer gewissen Aengstlichkeit über meinem Ansehen wache, so geschieht dies im Interesse der Stadt. Ohne moralische Autorität kann ich die Geschäfte nicht so leiten, wie ich es für das Wohl des Ganzen für förderlich erachte". Diel naiver in ihrem Egoismus, der sich hinter das Wohl der Gesellschaft verschanzt, sind die würdigen Vertreter der Presse, Herr Haustad vom Volksboten und herr Thomsen mit seiner "kleinen Art von Machtstellung in dieser Stadt", Custspielfiguren, die aber manche Tragodie des Lebens schaffen helfen und im Dergleich zu deren Verlogenheit der nachte Egoismus des Schwiegervaters Worse eine gewisse Sympathie erweckt. Allein der hauptan-

griff Ibsens wendet sich diesmal gegen die "kompakte Majorität" selbst, gegen den ungeheuren demokratischen Aberglauben, ber schließlich dieser ganzen beutigen Gesellschaftsordnung zu grunde liegt, als ob die Masse das Volk sei, als ob die Majorität nicht vielmehr eine Beute jedes Schönredners und jedes frechen Lügners sei, diese kompakte Majorität, die Ibsen hier mit fast Shakespearescher Ironie selber in einer Versammlung werden läft, gemacht von den herrn Thomsen und haustad, und der Stockmann seine Wahrheiten mit dem Erfolg ins Gesicht sagt, daß fie ihm die Sensterscheiben einwerfen. Indessen muß uns dies Problem noch an einer anderen Stelle beschäftigen, hier sagt uns der Dolksfeind nichts Neues über die Stützen der Gesellschaft hinaus, wenn er mit einem neuen Bilde feststellt, "daß unsere sämtlichen geiftigen Cebensquellen vergiftet find, und unsere gang burgerliche Gesellschaft auf dem pestschwangeren Grunde der Lüge ruht." Die Kirche und der Pfarrer fehlen im Volksfeind. Dafür hat Ibsen die Frage nach der Wahrhaftigkeit des Religionsunterrichts einmal mit einem Blige seiner Wahrheitsrede gestreift und in ihm die Grundlage dieser verlogenen Gesellschaftsmoral aufgedeckt. Aus Petras, der Cehrerin Munde ringt sich einmal der Seufzer empor, der in vielen herzen unausgesprochen ruht: "Unwahrheit zu hause und in der Schule. Im hause darf man nicht reden und in der Schule muß man die Kinder belügen." "Sie müffen lügen?" "Ja; bedenken Sie denn nicht, daß wir mancherlei sagen mussen, an das wir selbst nicht glauben? - hätte ich nur die Mittel, so würde ich selbst eine Schule errichten, und darin sollt es anders quaeben." Und als Cehrer einer neuen Generation in seiner eigenen Schule endet ja auch der "Volksfeind". Auch dies Stück ist eines der freudigsten Stücke Ibsens und nicht fein tiefstes. Es ist. als ob er sich freier und wohler gefühlt hätte, wenn er der Gesellschaft ihre Unterdrückung der Ganzen und Wahrhaftigen ins Gesicht sagen und mit feinem und wildem Spott ihr die

heuchlerische Maske vom Gesicht reißen konnte; aber ob nicht Ibsen doch auch das Unzulängliche daran gefühlt hat, als er schrieb: "Der Doktor Stockmann und ich kamen so vortresslich .miteinander aus. Wir harmonierten in so mancher Beziehung; aber der Doktor ist ein größerer Wirrkopf als ich und hat außerdem verschiedene Eigentümlichkeiten"?

Iwischen diesen beiden Dramen liegen zwei andere, in denen Ihsen das letzte grundlegende Problem der Gesellschaft, das Eheproblem der Gesellschaft, das Eheproblem behandelt hat, dem er schon viele Iahre früher, bald nach seiner Derheiratung ein lustiges Spiel in Dersen "Die Komödie der Liebe" gewidmet hatte (1858–62). Jetzt wird die Frage doch ernster und tieser gesaßt und von der Seite der Frau aus, wie es Ihsen von da an immer gesehen hat. Das mag mit der Art unserer meisten modernen Schen zusammenhängen; es kann aber auch daran liegen, daß Ihsen keinen echten Mann, wohl aber reine und wahre Frauengestalten kennt und immer dis zu einem gewissen Grad des Konsuls Bernick Ueberzeugung gewesen ist, daß die Frauen die rechten Stützen der Gesellschaft sind.

Wie die Frau ihr Menschentum, ihr Selbst, auch ihr Gewissen erobern muß, indem sie die She zerbricht, die sie zur bloßen Puppe macht, das hat Ibsen in einem seiner krastwollsten Stücke verkündet, in "Nora"; die Kehrseite des Bildes, wie die Frau, die sich der Che opfert, nußlos zerbricht und ein herrlicher Mensch zerstört wird, indem sie sich um des Kindes willen an einen Unwürdigen sesselt, das zeigt Ibsens herbstes Stück "Die Gespenstlichen außerzewöhnlichen Ehen, die Ibsen schildert: dort das ganz junge Mädchen, das ohne jede Kenntnis des Cebens als die Puppe im Hause des Vaters übergeht ins Haus des Gatten, um seine große Puppe zu werden, aber aus reiner Liebe, nur ists eben die erste Liebe des jungen Mädchens, das noch gar nicht reif ist zur echten Liebe, es ist die Liebe, die dem Manne gilt und mehr Jugend und Blühen als Gefühl für das Eigene im anderen ist. Und ganz ähnlich hat auch

Frau Alving ihren Mann geheiratet, den schönen flotten Lieutenant: "Er war wie Frühlingswetter". Und dort schmiedete sich ein Kind an einen korrekten Gesellschaftsmenschen, hier eine herbe Frauenseele, die "nur die Pflicht kennt", an einen Mann, der eine "übergroße Cebensfreudigkeit" besaß.

Noras Liebe versliegt, sie muß versliegen, in dem Augenblick, wo sie erkennt, was für einen Mann sie geheiratet hat. Dergeblich wartet sie auf "das Wunderbare": daß er das Opfer seiner Person für sie bringe, wie sie einst für den Dater sich eingesetzt hat. Das Wunderbare geschieht nicht, er kann nicht vor die Welt hintreten, alles auf sich nehmen und sagen: "Ich bin der Schuldige". Er sagt nach der Regel unserer Gesellschaftsethik: "Freudig würd" ich Tag und Nacht für dich arbeiten, Nora — Kummer und Not um deinetwillen ertragen. Aber niemand opfert der Frau, die er liebt, seine Ehre!" Nora: "Das haben Millionen Frauen getan!" He Im er: "Ach, du denkst und redest wie ein unverständiges Kind." Nora: "Mag sein. Aber du denkst und redest nicht wie der Mann, an den ich mich anschließen könnte." —

Und Ibsen tritt unbedingt auf die Seite des Einzelnen gegen die Gesellschaft, die ihn zerbrechen will, die die Frau zur Puppe ihres Mannes machen will. Heiliger als die Pflicht gegen Mann und Kind sind die Pflichten der Frau gegen sich selbst: "Ich glaube, vor allem bin ich ein menschlich Wesen — ebenso wie du — oder ich will es wenigstens zu werden versuchen. Ich weiß wohl, daß die meisten Menschen dir recht geben, Robert, und daß etwas derart in den Büchern steht. Aber ich . . muß selbst über die Dinge nachdenken und mir über sie klar zu werden suchen. Und die ganze hilflosigkeit unserer Erziehung des Menschen, sowie er ins Ceben selbst hineintritt, vor allem das gänzliche Dersagen von Kirche und Staat der letzten Gewissensfrage gegenüber, hat Ihsen in den wenigen unendlich lebendigen Worten des Dialoges so geschildert:

helmer. Du solltest dir über beine Stellung in der

Samilie nicht klar sein? Hast du bei solchen Fragen nicht einen untrüglichen Sührer? Hast du nicht die Religion?

Nora. Ach, Robert, ich weiß ja gar nicht, was Religion ist.

helmer. Was sagst du!

Nora. Ich weiß weiter nichts, als was Pastor Jakobi sagte, da ich konfirmiert wurde. Er sagte, Religion wäre das und das. Komm' ich aus alledem hier heraus und bin auf mich ganz allein angewiesen, dann will ich auch diese Frage untersuchen. Ich will sehen, ob es richtig ist, was Pastor Jakobi sagte, oder vielmehr, ob es für mich richtig ist.

h e I m e r. Das ist denn doch unerhört im Munde einer jungen Frau! Aber kann die Religion dich nicht zum Rechten leiten, so will ich wenigstens dein Gewissen aufrütteln. Denn moralisches Gefühl hast du doch? Oder . . . antworte mir — hast du das vielleicht auch nicht?

Nora. Ia, Robert, es ist wohl das Beste, darauf nicht zu antworten. Ich weiß es ja nicht. Ich weiß nur, daß ich über so etwas eine ganz andere Meinung habe als du. Ich höre ja auch, daß die Gesetze anders sind, als ich glaubte; aber daß die Gesetze gut sein sollen, das will mir nicht in den Kops. Eine Frau sollte also nicht das Recht haben, ihren alten sterbenden Vater zu schonen oder ihren Mann zu retten! so etwas glaube ich nicht.

helmer. Du sprichst wie ein Kind. Du verstehst die Gesellschaft nicht in der du lebst.

Nora. Das tu ich auch nicht. Aber nun will ich sie kennen lernen. Ich muß mich überzeugen, wer recht hat, die Gesellschaft ober ich."

Und was die junge werdende Frau an ihrer eigenen Che, wie der Staat und die Kirche sie schützen, ersebt hat, das hat die andere, die reise Frau am Ende ihres zerstörten Cebens ebenso erkannt. Und in ihrem Munde wirkt es ganz anders erschütternd, wenn sie bitter ausbricht: "Ach ja, die Ordnung

Weinel, Individualismus.

und das Geset! Manchmal glaube ich beinahe, daß diese beiden alles Unglück hier auf Erden stiften."

Nora zerbricht ihre Che, Frau Alving hat sich gebeugt unter die Gesellschaftsmoral und unter das Gebot der Kirche, wie es ihr in Pastor Manders entgegentrat. Und so hat sie ein unerhörtes Opfer nach dem andern gebracht: erst das schreckliche Leben mit dem erbärmlichen, liederlichen Manne, dann hat sie ihr Kind von sich gegeben, um es in einer reinen Luft erziehen zu lassen. Und alles umsonst. Abermals eine mater dolorosa: ein einziges schmerzensreiches Opferleben um der gesetzlich geschlossenen Che und des Kindes Daß aber dies Leben im letten Grunde vergeblich ist, daß das Kind in dem Augenblick, da alles Opfern sich in Freude verwandeln soll, unter der Sünde des Daters zusammenbricht, das hat mit der Gesellschaft und ihrer Moral nichts au tun: ein furchtbares Geheimnis des Lebens bricht bier berein, das uns später beschäftigen soll.

Auch das Cheproblem hat Ibsen einmal in einer guten Zeit lösend behandelt und seine beiden Helser: Wahrheit und Freiheit dem wirren Leben freundlich entgegengestellt. Die "Frau vom Meere" (1888) heißt das Seitenstück zu den Stützen der Gesellschaft. In dem Augenblick, wo der Frau die Freiheit gelassen wird, ob sie dem unheimlich Lockenden, der wie die Tiese des Meeres ist, grenzenlos und geheimnisvoll, folgen will oder dem liebevollen, einsachen Mann, an den sie das Band der Che und eine sittliche Liebe bindet, entscheidet sie sich für die Che und die echte Liebe, die aus dem Naturhaften hinausgehobene, menschliche, reine Liebe. Auch dies Stück ist keines der besten Dramen Ibsens, aber so zart und still, wie ihm wenige gelungen sind; nur leise ist es vom Grauen durchzogen, gleich der Morgensrühe, die dem Tag entgegenharrt.

Es ist in all dem nicht das Christentum, ja nicht einmal das kirchliche Urteil ohne weiteres, was Ibsens individuali-

stischem sittlichen Urteil sich entgegenstellt, wohl aber das Durchschnittsurteil einer sich mit dem Christentum in Uebereinstimmung glaubenden Gesellschaftsmoral. Die Kirche selbst ist uns in allerlei Vertretern schon begegnet; dennoch will ich bier noch einmal zusammenstellen, was Ibsen gegen das offizielle Christentum zu sagen hat. Es ist lauter Ungunstiges. Und es ist nicht bloß Ibsens Stellung zu dem Pfarrer. was in all den Karikaturen von Menschen, die Ibsensche Pfarrer sind, zum Ausdruck kommt. Auf die Theologen hat er freilich einen besonderen Ingrimm, den er in einem Brief an Brandes (3. 1. 82) einmal klassisch ausspricht: "Da oben wird die Kritik teilweise von mehr ober weniger maskierten Theologen besorgt: und diese herren sind in der Regel gang außer stande, über die Werke der Dichter vernünftig zu schreiben. Die Schwächung der Urteilskraft, die, meniastens was die Durchschnittsnaturen betrifft, die notwendige Solge einer dauernden Beschäftigung mit theologischen Studien ist, tritt nämlich besonders hervor, wenn es sich darum handelt. Menschencharaktere, menschliche handlungen und menschliche Beweggrunde zu beurteilen. Der praktische Geschäftsperstand dagegen leidet bei diesem Studium nicht so sehr. Deshalb sind die geiftlichen herren sehr oft ausgezeichnete Kommunalmänner, aber sie sind unbedingt unsere schlechteften Kritiker." Ein solcher verdummter Pfarrer ift schon in der "Komödie der Liebe" der Pfarrer "Strohmann", den freilich nicht das Studium, sondern erst das Amt und die Ehe mit 12 Kindern "gesegnet" — verblödet haben.

Was hab' ich mit Ideen denn zu schaffen?
Ich din ja Chemann, Samilienvater,
Ich lie Gemann, Samilienvater,
Ich lie Gemann, Samilienvater,
Ich lie Gemann, Samilienvater,
Ich lie Gemann, Seistlicher Berater;
Ich hab Anneze und ein großes Gut,
Ich lie Man stall, ein großes Gut,
Ich lie Man Dünger schaffen, melken, buttern;
Ich mir im Stall, im haus man fragen tut,
Ich lie denn Ich, zu leben für Ideen?

Auch ich hab jung und furchtlos einst gestanden Und spähte nach dem Licht von hoher Wart'. Dann stritt fürs Brot ich, viele Jahre schwanden, Das macht den Geist nicht, wie die hände, hart. Mein heim liegt hinterm Berg im hohen Norden, Jum Erdenrund ist mir mein Kirchspiel worden.

Und dem "Strohmann" folgt die lange Reihe Ibsenscher Pfarrer in groteskem Juge. Da ist der Probst im Brand, während Brand doch "nicht als Pfarrer spricht" und eine neue Kirche bauen will. Da ift der hilfsprediger Rohrland, der glattfrisierte Salonpfarrer voll Phrase und Salbung eine "Stütze der Gesellschaft". Diesen Dummköpfen oder dem Kirchen-Gesindel in Kaiser und Galiläer gegenüber sieht man den heiligen Schurken, den Bischof Niklas in den Kronprätendenten, noch lieber oder das große Kind, das Ibsen jener ernsten grau in den Gespenstern gegenübergestellt hat, den Daftor Manders. Wie seine Kollegen sich an das Urteil des Staates oder der Geschäftsmänner verkaufen in ihrer Beschränktheit, so er an das Urteil der Gesellschaft und der Kollegen für sein eigenes Leben, diese ängstliche Kreatur, die fich por den neuen Buchern fürchtet und nicht fie felbft, aber in einer konservativen Kirchenzeitung hinlänglich über sie gelesen hat, um sie zu migbilligen, die der neuen Welt mit verbunbenen Augen gegenübersteht und sich von einem ziemlich plumpen subalternen Spikbuben immer wieder betrügen läkt. Nicht einmal in seiner Frömmigkeit hat er Mut. Man weiß nicht, ob man lächeln ober ihn bemitleiden oder verachten möchte, wenn er die Frage erörtert, ob er das neugebaute Asyl versichern soll oder nicht. "Die Anhänger meines Amtsbruders! Man könnte leicht dahin kommen, es so aufzufassen, als wenn weder Sie, verehrte Frau, noch ich das rechte Vertrauen gur Dorsehung hätten." Dies "weder Sie" ist wundervoll. ein solches schwankendes Rohr, das von jedem Wind der Menschenmeinung hin- und hergeworfen wird, ist herr über

das sittliche Wohl von Tausenden! Wie ein Kind mit der eigensinnigen härte eines Greises hat er das Leben der Frau zerbrochen, die einst zu ihm kam, den sie liebte, als sie Noras Schritt tun wollte. Und was war sein Grund, daß er sie zurückzwang in die Che? Der verbohrte Pslichtbegriss der Gesellschaftsethik, der nur das Geseth sieht, nicht den Menschen: "Das ist gerade der echte Geist des Aufruhrs, der immer das Glück hier im Leben erstrebt. Welches Recht haben wir Menschen denn am Glück? Nein, wir sollen unsere Pflicht tun, Frau Alving! Und Ihre Pslicht war es, sich sest an den Mann zu halten, den Sie einmal gewählt hatten und an den Sie durch ein heiliges Band geknüpst waren".

Frau Alving: "Sie wissen sehr wohl, welches Ceben Alving in jener Zeit führte..." Pastor Manders: "Aber die Gattin ist nicht zum Richter über den Gatten gesetzt. Es wäre Ihre Schuldigkeit gewesen, mit demütigem Sinn das Kreuz zu tragen, welches ein höherer Wille Ihnen auferlegt hatte. Aber statt dessen wersen Sie in Empörung dieses Kreuz von sich, verlassen den Strauchelnden, den Sie hätten stügen sollen, gehen hin und sehen Ihren guten Namen aufs Spiel und — sind nahe daran, den guten Ruf anderer obendrein zu verscherzen."

Auch hier immer der gleiche Selbstbetrug, wie in allen Dertretern des Gesellschaftsstandpunkts: sie meinen stets, für die Gesellschaft und ihre heilige Ordnung zu stehen, und irgendwo kommt der Pferdesuß einer niedrigen Selbstsucht zum Dorschein. Und solche Menschen sind die Richter jener freien Gewissensaturen, die ihr Menschentum suchen, vielleicht auch ihr Glück, aber doch vor allem sich selbst rein halten möchten von dem Schmutz, den das Leben in der Gemeinschaft über sie häufen will.

Man versteht nicht, wie diese Frau diesen Mann geliebt haben kann; man kann es sich nur erklären, wenn seine kindliche Reinheit sie anzog und wenn er früher noch mehr Kind war als jest. Und so läst Ibsen denn sehr geschickt einmal noch wie einen Sonnenstrahl über die düstere Szene diese kindliche Reinheit und die alte Liebe aufglänzen, als Manders die Schlechtigkeit Engstrands gar nicht begreift und sich selbst anklagt, daß er den Unschuldigen zu rasch verdammt habe: Paftor Manders: "Da sehen Sie nun wieder, wie febr wir uns huten muffen, einen Menschen zu verdammen. Freilich ist es dann wiederum auch eine große Freude, einzusehen, daß man einen Irrtum begangen hat. Oder, was meinen Sie dazu?" grau Alving: "Ich meine, daß Sie ein großes Kind sind und bleiben werden, Manders". - Manbers: "Ich?" Frau Alving (legt ihre beiden hande auf seine Schultern): "Und ich meine, daß ich Lust hätte, meine beiden Arme um Ihren hals zu schlingen." Dast or Manders (zieht sich hastig zurück): "Nein, nein, Gott behüte uns! - folde Gelüfte -" grau Alving (lächelnb): "Ach! Sie fürchten sich sogar vor mir!"

Aber er ist nicht mehr das reine Kind: wenige Augenblicke später nimmt er in peinlichem Selbstbetrug und niedriger Selbstsucht das Opfer des guten Namens eines andern an, von dem er meint, er nehme seine Schuld auf sich. Mit diesem letzten widerlichen Eindruck scheiden wir von diesem Manne, der vom Kind in des Lebens Not zum Schurken wird.

Nur eine sympathische Pfarrergestalt tritt neben Brand in den letzten Dramen Ibsens: Rosmer. Er gehört nicht in die Gruppe dieser Kirchenpfarrer hinein, sondern steht für sich und ist an seinem Orte zu behandeln, wenn er gleich von dem kindlichen Sich-nicht-zurechtsinden-können im Ceben etwas an sich hat, das den Pastor Manders zum Unheil seiner Mitmenschen und zum Schurken macht.

Was hat das Christentum auf diese Schilderung seiner Vertreter und auf diese Angrisse von der "Wahrhaftigkeit und Freiheit" aus zu erwidern?

Nun, man kann sehr schnell mit einer Antwort fertig sein: Diese gange Kritik trifft das Christentum nicht, sondern nur das Zerrbild einer Kirchlichkeit und einer Gesellschaftsmoral, die sich noch so driftlich empfinden mögen, es aber gewiß nicht sind. Denn wer hat schließlich die "Pharisäer und heuchler" köstlicher geschildert als Jesus, wer ruhiger als er gefordert: Eure Rede sei Ja oder Nein; was darüber hinaus geht, stammt aus dem Bosen, aus der Lüge. Und man könnte versucht sein, Ibsen entgegenzuhalten, daß er selbst gegen das heuchlerische Christentum unserer Gesellschaft zu scharf fei, daß er karikiere, und könnte so mit seiner Kritik fertig zu sein glauben. Allein man wurde fich über die Wirkung eines solchen Ausweichens täuschen. Alle Bufprediger haben übertrieben, und Ibsen ift ein Buftprediger. Wäre nicht irgendwo in der Tiefe doch Wahrheit, so könnten seine Stücke nicht so wirken, so wurde man über seine Kritik lächeln, wie man über Darodien lächelt, nicht aber von ihr ergriffen werden. Bukprediger haben immer vergessen, was sich zur Entschuldiqung der Menschen sagen läft, und sie dürfen es, weil sie eine dichte Dornenhecke der Gewohnheit durchdringen muffen, um das ekle Gewürm zu finden, das die Menschen vergiftet. Trok aller Verzerrungen hat Ibsen doch das Durchschnittsurteil der sich driftlich nennenden Gesellschaft wiedergegeben und die übliche sittliche Phrase, wie sie auf allen Märkten des Cebens als die Münze des Tages gilt. Wenn er auch Karikaturen zeichnet, so trifft er doch das Mischmasch=Christentum unserer Zeit ins Herz, das sich mit Almosen loskaufen will von den wahren Sorderungen des Ideals, das Kirchlichkeit für Religion nimmt oder das wenigstens hilflos vor den Problemen des Cebens steht und sich von jedem entschiedenen Wollen entbindet. Jenes Christentum, das mitmacht und billigt, was die Macht tut, wo es verdammen müßte, und das verdammt, wo es ein reines und gartes Gewissen in seiner Lebensanaft verstehen sollte.

Allein um hier gang klar zu seben, muß man sich die Frage stellen: Was ist das Wesen des Christentums? Und wie kommt es, daß es mit diefer Karikatur verwechselt werden kann? Es bat doch immer die Wahrheit und meift auch die Freiheit eindringlich gefordert. Man höre doch Jesus oder Paulus oder Iohannes, wie überall die Wahrheit wiederklingt und die Freiheit: Ihr werdet die Wahrheit erkennen und die Wahrheit wird euch frei machen. furcht, Surcht vor hohen und vor Massen, kennt das alte Christentum nicht, und Luthers Buch von der Freiheit eines Christenmenschen ist nach der Gehorsamspredigt der mittelalterlichen Kirche wieder die helle Sanfare gewesen, die die Jahrhunderte jum Kampfe für Wahrheit und Freiheit anfeuerte. Woher die Meinung, daß das Christentum mit jener dumpfen Massenmoral zusammengestellt werden dürfe, die das Leben und das Gewissen des Einzelnen unbedenklich "opfert"? Nun, es ist die landläufige Migdeutung der driftlichen Liebe, mit der wir es zu tun haben. Die driftliche Liebe ist aber nicht jene Nühlichkeitsmoral, welche "das größtmögliche Wohlbefinden der Masse" als das Ideal des Handelns ansieht. ist auch nicht das sehr ähnliche Solidaritätsgefühl der Sozialbemokraten, nämlich ein kluges Jusammenhalten der Menge, um Vorteile zu gewinnen, die allen zugute kommen. liche Liebe hat auch nichts zu tun mit jener Gutmütigkeit und Bequemlichkeit, die alles mit dem "Mantel der driftlichen Liebe" zudeckt, und vor allem die Sünden der Mächtigen. Die Liebe ift greude am Menschen und Glauben an ihn und der Wunsch, ihm zu seiner Vollendung zu helfen. Darin liegt die äußere hilfe eingeschlossen und die Dergebung für seine Derschuldung an uns; aber übergeordnet ist der Wunsch und die Arbeit, ihm dazu zu helfen, selber ein Christ zu werden, eine reine, freie, liebevolle Personlichkeit. Und es ist die ungeheure Kraft des Christentums, daß es diesen Glauben an den Menschen und diese Freude an ihm und diese Arbeit für ihn,

auch für den Verlorensten und Erbärmlichsten immer wieder auszulösen vermag.

Diese Liebe ist nicht Schlaffheit gegenüber der Forderung der Wahrheit und Freiheit, sondern schließt fie ein. Und wir haben gesehen, wie auch Ibsen im Brand es noch wohl weiß, daß diese Liebe doch etwas anderes ist als des Dogts gute Beamtenklugheit und sein Staatsgewissen, als des Probstes Kirchengeist und Unteroffiziersideal, ja auch als die Humanis tät des Arztes, der alles "Menschliche" versteht und vergibt. In der neuen Sorderung Ibsens "Wahrheit und Freiheit" birgt sich zweierlei: die formale Sorderung des unbedingten sittlichen Gebotes und die Gleichgültigkeit des sittlichen Individualismus gegen jeden Inhalt der Sittlichkeit, jenes Sei-ganz-du-selbst!, das auch im Brand schon einmal erklang. Nur in diesem unterscheidet sich der Individualismus vom Christentum, er teilt aber mit ihm jene formelle Art aller Sittlichkeit, die Forderung der Unbedingtheit, der Wahrheit und in ihr der Freiheit der sittlichen Personlichkeit. Auf diese kann auch das Christentum nicht verzichten, wenn es aus der Liebe nicht eben wieder ein sündiges Nachgeben gegen die Sünden anderer und schlieflich gegen die eigenen machen will.

Nun ist das kirchliche Christentum oft in diese Sünde gefallen, weil man die Liebe als Weichheit misverstand oder auch ganz einsach sich vor der Schwäche der Masse und ber Macht der Herrschenden beugte. Das hat mit dem Christentum nichts zu tun, sondern liegt an der Schwäche seiner Dertreter. Das aber die Kirche entstand und eine kirchliche Moral, das war eine Notwendigkeit und ein Segen für die Menschheit. Das Ideal Iesu sich nicht so rein und hehr unmittelbar auf Menschen übertragen, denen die Elemente der Sittlichkeit noch sehlten. Sollten die Menschen zu diesem Ideal erzogen werden, so mußte sich eine Erziehungsanstalt bilden, die mit viel niedrigeren Idealen beginnen und einen Pakt machen mußte mit der Masse. Das ist pädagogisch ge-

rechtfertigt, wenn die kirchliche Ethik nur nie das christliche Ideal vergißt und stets bereit ist, sich zu reformieren und ihre Forderungen zu erhöhen, um so das Ideal in Wirklichkeit zu wandeln. Daneben war dem Christentum allezeit die Aufgabe gestellt zu zeigen, wie seine höchste und letzte Forderung in den menschlichen Gemeinschaften durchgeführt werden kann.

So gilt es denn auch für uns, in unser neuen Lage das Wesen des Christentums so auseinanderzusetzen, daß dem Ideal nichts vergeben wird und doch der Segen, den die alten sittlichen Gemeinschaften, Samilie, Staat, Gesellschaft boten, nicht preisgegeben werde. Wenn Ibsen versäumt hat, das für sein individualistisches Ideal zu zeigen, so dürsen wir doch nicht dem gleichen Sehler verfallen.

Die driftliche Liebe schätt die Unterschiede der Religion, ber Raffe, der Nationalität nicht so, daß sie diese Liebe gu begrenzen vermöchten. Sie hat als Ideal eine Menschen. gemeinschaft in der Gottes Wille geschieht, das Reich Gottes, die Gemeinschaft der im Dienste der Liebe gu freien und wahrhaftigen Persönlichkeiten gereiften Menschen. Alle anderen Gemeinschaften sind diesem Gottesreich unter- und einzuordnen, in der Weise, daß sie nur so weit berechtigt sind und gebilligt werden können, als sie ihrerseits Mittel gur Erziehung solcher freien und liebevollen Perfonlichkeiten sind ober werden können. Wie die Samilie sich dem Volksstaat unterordnen mußte, so muffen Staat und Kirche wie alle anbern Gemeinschaften fich nach diesem oberften 3weck des Reiches Gottes richten. Darum darf für diese Mittel niemals das geopfert werden, was Endzweck der Entwicklung ist: das Gemissen.

Wenn wir von diesen obersten Grundsätzen aus Ibsens Probleme christlich lösen, so widerlegt sich seine Kritik von selbst. Freilich sehen diese christlichen Urteile anders aus als die Behauptungen der Mischmasch-Ethik. Aber sie beweisen sich daran als christlich, daß sie auch anders sind als Ibsens

individualistische Forderungen, die er als die eigentlich sitt-liche Cosung der Probleme gibt.

Am leichtesten zu entscheiden sind wohl die Probleme der Die Kirchen sind Gemeinschaften desselben Gottesdienstes und der gleichen Erziehung zu "Gotteskindern", zu freien sittlichen Persönlichkeiten. Wenn sie nun eben diese Persönlichkeit um des äußern kirchlichen Ansehens, um ihrer Geltung und ihrer Macht willen, erdrücken, so sind sie einfach damit gerichtet. Ueber den Probst ist kein Wort zu verlieren, lo zahlreich seine Gesinnungsgenossen selbst in evangelischen Kirchenregierungen sein mögen. Und Ibsen hat nicht bloß den hilflosen, weltfernen Pfarrern den Spiegel vorgehalten, sondern auch den weltklugen Kirchenmännern, die vom Ideal meinen abbröckeln zu dürfen, wenn nur das äußere Ansehen, die Geltung der Kirche bei den Mächtigen und Reichen aufrecht erhalten bleibe. An dieser Aengstlichkeit und Klugheit stirbt aber nicht bloß eine Kirche, sondern auch unendlich oft die Religion in dem Einzelnen. Es braucht nicht hinzugefügt zu werden, daß es ebenso undristlich ift, wenn Kirchen sich vor "kompakten Majoritäten" beugen, anstatt das Ideal, zu bem sie Menschen erziehen sollen, zu vertreten.

Diel schwieriger lösbar ist das Problem des Staates; denn er stammt mit seinem Iwang, mit Recht und Krieg, aus der vorchristlichen Periode der Weltgeschichte, und doch haben auch die dem Namen nach christlichen Völker seiner noch nicht entraten können. Aber Ibsen hat das Problem im Volksfeind nur so leicht gestreift, daß es hier um so weniger erörtert zu werden braucht, als das Christentum ganz sicher auf Seite des Arztes stehen muß, nicht bloß um der Wahrheit, sondern auch um der Liebe willen. Später wird uns Nietzsche die Frage noch einmal und prinzipieller stellen.

Die Che ist nach Jesus untrennbar. Aber es ist eine durchaus falsche Ausnützung des Wortes Jesu, wenn die römische Kirche daraus ein Rechtsgesetz gemacht hat; die greu-

lichen Dinge, die sie mit Dispensen und Ungültigkeitserklärungen treibt, sind die sündigen Solgen dieser Derwechslung, die im Wesen dieses Kirchenstaates begründet ist. Auch der Staat mit seiner rechtlichen Erschwerung der Scheidung kann sich auf Jesus nicht berufen. Jesus wendet sich an das Gewissen des Menschen. Er sagt, daß Moses nur um der Herzenshärtigkeit willen einst die Trennung der Ehe gestattet habe. Nun aber solle es keine harten herzen mehr geben. Wo zwei Menschen meinen auseinandergeben zu muffen, sollen sie Bufe tun, verzeihen und lieben. Allein in dieser Auseinandersekung hat Jesus gar keine Rücksicht auf die Kinder und ihre Erziehung genommen. Und da liegt ein Problem, in dem wir selbständig entscheiden muffen. Mir scheint nun deutlich gu sein, daß sowohl Nora als Frau Alving falsch gehandelt haben von dristlichem Standpunkt aus. Nora behauptet, ihre Kinder nicht erziehen zu können, erst muffe sie sich selbst erziehen und die Gesellschaft kennen lernen. Das ist ein Wahn - man kann sich nicht anders erziehen, als indem man andern dient und sie erziehen hilft - und ein Unrecht, denn sie überläft ihre Kinder dem Manne, der diese Kinder gang sicher in der Lüge, in der er lebt, erziehen laffen wird. Und grau Alving hatte ihr Kind vor diesem Manne retten, es aber nicht in fremde hände geben muffen. Das war ihr Sehler, daß sie dem Kind, das keinen Dater haben konnte, auch die Mutter nahm, um bei einem Toten zu bleiben, den vielleicht Gott noch erwecken konnte, aber sie nach menschlichem Ermessen nicht. Sie hat auch erst später um des Knaben willen auf ihr Muttersein verzichtet; aber ursprünglich um der erbärmlichen Gründe des Pastors willen, und "damit niemand erfuhr, welch ein Mensch der Dater ihres Kindes wäre." Also ursprünglich aus Angst por dem Urteil, dem Klatsch der Gesellschaft. Sie hätte statt beffen einmal den Schnitt machen sollen, um das gefährdete Kind felbst zu erziehen.

Am schwierigsten vielleicht liegt das Problem beim wirt-

schaftlichen Leben des Menschen. Gewisse lette Grundsate stehen hier ein für allemal fest. Das Christentum kann die äußere Kultur und den Sortschritt in der Lebenshaltung nicht als ein Ideal anerkennen, nur insoweit fördert es sie, als sie der inneren Erziehung des Menschen dienen. Es kann darum nicht dulden, daß das Opfer des Cebens - gar nicht zu reden von dem Opfer des Gewissens - von dem Menschen um der Kultur willen gebracht werde. Jener Sall, den Bernick stellt, ift driftlich sehr schnell entschieden. Wir durfen nicht den Arbeiter opfern, ebensowenig darf der Ingenieur fich felbit opfern, um einen technischen Sortichritt zu erreichen. Wir wissen freilich, daß bei jedem gefährlichen Unternehmen Menschen verunglücken können; aber wir sichern doch ihr Leben so sorgfältig wie möglich, anstatt sie in den Tod zu schicken. So liegt das Problem ganz einfach. Aber verwickelt wird die Frage in der Industrie. Auch hier gibt es ein leichtfertiges, undriftliches Spielen mit der Gesundheit der Arbeiter, nämlich überall da, wo gesundheitsschädliche Stoffe verwandt werden, die durch andere erset bar find, mahrend man an diesen festhält aus Bequemlichkeit oder weil fie höheren Gewinn bringen. Gang verworfen werden muß vom driftlichen Standpunkt aus gesundheitsschädliche Sabrikation von Luxusartikeln. Jeder Achatschleifer, der in Oberftein gu früh stirbt, ist eine schreiende Anklage wider ein driftliches Dolk. Daneben gibt es Industrien, die unentbehrlich find und mit Lebensgefahren notwendig verbunden, man denke etwa an die Stahlschleifereien. hier ist der Weg einer immer perbesserten Spaiene und einer großen Verkurzung der Arbeitszeit der gewiesene. Wenn dadurch unsere Messer teurer werden, so ift das kein Gegengrund. Wir durfen nicht Menschen sterben lassen, weil wir ein paar Pfennige nicht mehr ausgeben wollen für etwas Nötiges, wo wir Geld haben für tausend unnötige Dinge. Die Arbeit als solche ist nicht lebenvernichtend, sondern lebenfördernd.

Dor allem aber darf der Christ für die Kultur nicht ein einziges Gewissen opfern! Und doch ist das moderne kapitalistische Wirtschaftsleben einfach zur Unwahrhaftigkeit geawungen. Das gange Reklamewesen, alles, was heute im Konkurrenzkampf als erlaubtes Mittel gilt an Verschleierungen und Ueberliftungen, wer wußte nicht, wie die besten unserer modernen Männer darunter leiden und uns andere bemitleiden. wenn wir meinen, diesem Wesen könne gesteuert werden! Und wer gar den Mafftab driftlicher Liebe an fein Geschäft legen möchte, der wird einem Wahnsinnigen gleich geachtet. Die Entfremdung vom Christentum rührt vielfach daber, daß es mit seinen Sorderungen gang außerhalb der Zeit zu stehen scheint. Unsere arbeitenden Männer meinen, es sei eine Sache für Kinder und Frauen und Pfarrer. Sie merken oft nicht, was mit ihnen vorgeht und fragen verwundert: "Wem schadet das denn?" Bis ihnen eines Tages doch auch einmal ihr Gewissen sagt: Dir, dir selbst schadet es, deiner Seele, die sich so an die Lüge gewöhnen mußte. Aber viele leiden auch schwer darunter. Und das wird gewöhnlich bei der sozialen Frage übersehen. Man meint, ihr Schlimmstes sei die wirtschaftliche Cage der unteren Klassen, das ist aber nur ein Aeußerliches und wirkt bloß indirekt auf des Menschen Gewissen ein. Schwer genug ist das freilich auch, aber unendlich schwerer lastet die moderne Wirtschaftsordnung auf den Derantwortlichen, auf den Sührern, wenn sie ihr Gewissen noch nicht auf das herrenmenschentum berabgestimmt haben. Wer freilich den Krieg im Volksinnern für eine Naturordnung hält, der kann ja dann auch die Lüge als Kriegslist für erlaubt finden und damit auf den alten Standpunkt der blonden Bestie zurückkehren. Das kann das Christentum aber nicht.

Und darum muß das Christentum notwendigerweise die neueste Entwicklung des Wirtschaftslebens als einen ungeheuren Sortschritt begrüßen, da sie über die Zentralisierung der Betriebe deutlich zum Sozialismus geht. Wahrheit ist erst dann

möglich, wenn, wie die alte Stadtgemeinde es war, so die neue Volksgemeinde ein Wirtschaftsgebiet wird. Der Sozialismus ist etwas, das mit Sicherheit kommen wird, das Christentum kann sich darüber nur freuen und tun, was es vermag, um ihn herbeizuführen. Im Sozialismus erst ist auch der wahre Liberalismus möglich, denn der Mensch wird innerlich in der kapitalistischen Wirtschaftsordnung niemals frei. Was hilft ihm aber die sormelle juristische Freiheit und die Gleichheit vor dem Geseh, wenn seine Seele geknechtet ist, um sich im wütenden Kampse um das tägliche Brot zu erhalten?

Man darf freilich Sozialismus nicht mit Sozialdemokratie verwechseln: ein politisches Bekenntnis liegt im Christentum nicht, und die Gesinnung, mit der in dieser Partei gearbeitet wird, ist nicht blok dem Christentum entgegen, sondern hält selbst den wahren Sozialismus eher auf, als sie ihn fördert. Denn wo wird die Saat des Egoismus und des Hasses, des Kampfes mit allen Mitteln der Gemeinheit und des 3wanges mehr gepflegt als bei diesen Selbstgerechten? Nein, was sie im gesetzlichen Sinn und mit dem Mittel der "kompakten Majorität", mit der Zwangsgewalt, aufdrängen wollen, das bilft die Entwicklung der Dinge äußerlich und das hilft das Christentum innerlich durch eine Aenderung der Gefinnung icaffen. Nur die Gesinnung der Liebe, mit Opfern und mit Caten gepredigt, wird die Menscheit auch im wirtschaftlichen Leben reif machen, daß nicht mehr der Mensch dem Menschen ein Wolf, sondern ein Bruder sein wird.

Damit das erreicht werde, gilt es, das ewige Ziel des Christentums, jene Gemeinschaft der Menschen in der Liebe, und ihre Erziehung zu freien und starken Persönlichkeiten fest im Auge zu behalten, sich durch keinen Hohn und Spott den Glauben an eine neue Welt, da die Liebe und Gott herrschen werden, rauben zu lassen, vielmehr für sie zu arbeiten in dieser unserer Wirtschaftsordnung und zu protestieren gegen

alles, was wider das Christentum ist. Glaube und Liebe und aus ihnen fließend der Mut, die Lüge Lüge und das Unrecht Unrecht zu nennen und die Mitarbeit an einer neuen Organisation des Volkes und der Menscheit, das ist die normale Arbeit des Christen. Aber es wird daneben immer auch das Opfer bleiben als ein Lettes und höchstes, das Opfer an Geld und Gut, das Opfer an Macht und herrentum, das ein driftlicher Sabrikant und Kaufmann bringen muß, bis dorthin, wo er sich gang opfern wird, wenn sein Gewissen über seiner "Gesellschaft" sterben mufte. Dieser aukerste Sall wird nur selten eintreten, aber was heute schon der Kaufmann für die "Ehre" seines Geschäftes tut, das muß der Jünger Jesu für das Ideal seines Meisters tun lernen. Und neben den Arzt, der in den Tod geht, neben den Pfarrer und den Soldaten muß der Kaufmann und Sabrikant treten, der lieber ftirbt als betrügt, lieber Weib und Kind und alles opfert, als fein Gewiffen, feine Perfonlichkeit.

## 2. Das Problem der Willensfreiheit.

Wir lassen den Kampf um die Ideale und schreiten mit Ibsen tieser hinein in die Wirrnis der Willensprobleme. So stoßen wir auf den Iweisel, der uns die höhnende Frage stellt, ob wir es überhaupt sind, die handeln, oder ob nur ein ungekanntes Etwas, ein mythologisches Schicksal oder die tausend kleinen Gewohnheiten, die Tugenden und vor allem die Sünden unserr Väter es sind, die uns handeln lassen. Das Problem der Willensfreiheit und das der Vererbung bedrängen die Menscheit in ihrem Innersten und wollen ihr alles naive handeln lähmen und dem ewigen "Du sollst" sein Recht rauben. Das Problem ist nicht von heute. Es ist wie ein ungeheures Ebben und Fluten, wenn man überblickt, was die Menscheit in dieser Lebensfrage geglaubt und gezweiselt, gegrübelt und geurteilt hat. Und jedem wird sie

wieder neu gestellt und jeder muß sie beantworten, nicht mit Sätzen und Gedanken, sondern mit Caten und mit den Schmerzen der Reue.

Schon früh hat Ibsen das Problem gefühlt, es mußte für ihn um so schneidender wehe tun, als seines Manneswillens "Alles oder nichts" an diesem Felsen ganz zu zerscheitern schien. Kein Wunder, daß es im "Brand" bereits auftaucht und immer wieder die Forderung unsicher zu machen droht. In der hütte des Selbstmörders stellt sich ihm die Frage zuerst in den Weg, beim Anblick der verlassenen Kinder dieses wüsten Daters:

Deren Seele sich ein Sleck Einfraß, den kein glühend Eisen, Keine Säure aus ihr weg Tilgt, und würden sie zu Greisen, Deren Keime aus den Schollen Solchen Erdreichs brechen sollen, — Deren Wachstum, Joll um Joll, Solch ein Sluch beschatten soll.

Und das Schuldbuch wird vielleicht Weiter fort und fortgereicht,
Weil — o Abgrund der hier ruht! —
Weil sie ihres Vaters Blut.
Was wird still gestrichen werden?
Was wird ausgeglichen werden?
Wie weit schreibt sich eines jeden haftpflicht für ererbte Schäden?

Doch wird hier die Frage noch nicht nach dieser Seite hin durchgedacht, sondern sie wird viel eher noch ein Aufruf an die sittliche Verantwortung aller derer, die sich zu vererben haben:

> Schwindeltiefe Rätselfragen, Wer darf euch zu deuten wagen?

Weinel, Individualismus.

Doch am Abgrund wogt die Schar Ohn' Bewußtsein der Gesahr.
Weinen sollten sie und beten!
Doch nicht eine Seele schaut,
Welch ein Schuldberg auf sich baut
Aus dem einen Wörtchen — leben.

Und nach rückwärts gewandt und für sein eigenes Ceben begnügt sich Brand mit der Deutung, die wir alle schon in der Schule Iernen und die uns darum als eine Schung vorkommt, weil uns das Ceben zu bestätigen scheint, was wir einst nicht begriffen, als wir die geheimnisvollen schrecklichen Worte einer alten Weisheit Iernten:

Gott braucht die Schuld, den ersten Keim, Jum ew'gen Ausgleich für die Sünde, Und sucht der Eltern Sünde heim Am Kinde und am Kindeskinde.

Und es tut dem Manne, der das Opfer auf sich herunterzieht, wohl, daß er in ihm Gottes Strafe zu sehen vermag, die er "als der letzte des Geschlechtes" freiwillig auf sich nimmt. Sein Opfer soll der "Ausgleich" sein für seiner Mutter Sünde, die das andere "arme Opferlamm" Gerd ins Dasein rief und es zum Tragen der Schuldenlast im Wahnsinn zwang:

hoch von oben kommt mir Licht:
Das höchste ist das Gleichgewicht. —
Sich opferwillig zu ergeben,
heißt sich zu Gottes höh' erheben. —
Doch weislich wird dies Wort verschwiegen —
Sie wollen nichts als unterliegen.

Es ist die älteste und erste Deutung der Catsache der Vererbung, die Brand für sein Leben sindet und mit der er sich beruhigt. Mit vielen Causenden hat sie Ibsen wohl für christlich gehalten, diese Lehre von der Erbschuld und der Sühne

der Kinder und Kindeskinder. Sie ist aber alttestamentlich, antik überhaupt und ruht auf dem vorchristlichen Gedanken einer ausgleichenden Gerechtigkeit Gottes. Und weil sie ihm entspricht, so befriedigt sie gerade auch starke Menschen, die antik empfinden. Hat doch selbst der Cuther der 95 Thesen noch den Satz geschrieben: "Wahre Reue verlangt nach Strafe" (These 40).

Es geht eine Befriedigung durch unser herz, wenn wir den uralt vererbten Gerechtigkeitsgefühlen Genüge zu tun meinen, selbst wenn wir darunter zerbrechen: das tragische Untergehen befriedigt uns diese Gefühle; es wirkt "erhebend". Aber dies Gefühl ist nicht christlich. Auch das antike Drama kennt es. Die Schuld der Ahnen sühnend, sterben die edelsten Geschlechter der Menschen, die Kinder des Tantalus und Atreus in Sünde und grauenvollem Tod. Aber es ist ihnen und den hörern ihrer Geschicke doch etwas Versöhnendes:

Sur die Sunde im Geschlecht Wird dem Letten nun fein Recht.

So empfindet antike Sittlichkeit und Religion. Ganze Geschlechter hindurch kann dieser Glauben Herzen befriedigen und veredeln. Allein es kommt die Stunde in jedem Volk, da die Frage den Menschen umtreibt, ob denn das wirklich Gerechtigkeit ist — und zuletz sterben die Götter an dieser ihrer surchtbaren Gerechtigkeit. Hinter Sophokles kommt Euripides, hinter dem alten Wort Israels kommen Ezechiel und Hiob, kommt endlich der Prediger Salomos mit seinem Wort: "Alles ist eitel!" — Und die Gottesfrage wächst aus der Vererbungsfrage mit Notwendigkeit hervor. Ist es wirklich eine Gerechtigkeit, die da waltet? Die das dritte und vierte Glied verdammt, weil das erste sündigte? "Und wer ist es, der es derartig in der Welt eingerichtet hat"?

Auch der Einzelne geht heute noch diesen Weg der Völker und ihrer Fragen. Auch für ihn tritt leicht an die Stelle eines

lebendigen Gottesglaubens ein allwaltendes ehernes Schicksal, das mit Grauen und Entsehen, mit Hohn und Ironie, mit Ausgelassenheit und Frivolität erlebt werden kann, das aber auch zu den aufgeregten Sinnen und Wünschen des Menschenzens sprechen kann wie das Rauschen eines tiesen Waldes, wenn uns in seiner Einsamkeit seltsam und seierlich das Gefühl beschleicht, daß auch wir nur ein Stück der geheimnisvollen Natur sind.

Im Grenzenlosen sich zu finden, Wird gern der einzelne verschwinden, Da löst sich aller Ueberdruß; Statt heißem Wünschen, wildem Wollen, Statt läst'gem Fordern, strengem Sollen, Sich aufzugeben ist Genuß.

So hat sich das Problem für Ibsen in Kaiser und Galiläer gewandelt und gelöst. In diesem hoffnungsfrohen Stück mit seinem Glauben an das dritte Reich liegt etwas von dem Geist Göthes, von jenem sicheren und starken Bewußtsein von dem ewigen Geset, das uns mit Stille und Größe erfüllt. "Frei unter der Notwendigkeit", das ist Ibsens Lösung des Rätsels gewesen in diesen Tagen. Kain, Judas und Iulian, "die drei großen Ecksteine unter dem Iwang der Notwendigkeit", sind in der geheimnisvollen Jaubernacht beieinander. Und "das erste Opserlamm der Erwählung" spricht so zu Iulian seines Daseins Geheimnis aus:

Julian: Was war dein Beruf in deinem Ceben?

Die Stimme: Meine Schuld.

Julian: Welche Schuld begingst du?

Die Stimme: Warum wurde ich nicht mein Bruder? Julian: Keine Ausflüchte. Welche Schuld begingst du?

Die Stimme: Warum wurde ich ich selbst?

Julian: Und was wolltest du als du selbst?

Die Stimme: Was ich mußte. Julian: Und warum mußtest du? Die Stimme: Ich war ich.

Aber durch den Glauben an das dritte Reich hindurch bricht doch auch schon bei Maximus ein müder Con der Crauer. An der Bahre Iulians sagt er: "Warst du auch diesmal nicht der Rechte —, du Schlachtopfer der Notwendigkeit? Was ist es wert zu leben? Alles ist Spiel und Cand. Wollen heißt wollen müssen." — Und Iulian stirbt mit der Gewißheit, daß "der Wille der Welt hinter ihm im hinterhalt gelegen hat".

Schon damals standen neben diesen mehr metaphysischen Gedanken die Gedanken einer Vererbungslehre, die bereits in Brand hervortreten und die Ibsen selbst in einem Brief an Brandes (1875) als die Grundlage auch seiner Meinung in Kaiser und Galiläer bezeichnet hat: "Nach meiner Meinung kommt es ungefähr auf eins hinaus, ob ich vom Charakter einer Person sage: "das liegt im Blut" oder ob ich sage: "er ist frei — unter der Notwendigkeit"."

Gang anders ist die Stimmung in den Gespenstern. Das Entsehen über die immer schärfer und unerbittlicher sich aufbrangenden Catsachen der Vererbung, an denen eine erakte Wissenschaft nicht mehr mit Nichtachtung vorbeigeben konnte spricht sich deutlich und erschütternd in diesem Drama aus. Es fiel mit der gangen Wucht einer Revolution in eine satte und kulturbegeisterte Zeit hinein, die aus ihm das Wühlen aller unterirdischen Dämonen des Nihilismus zu spüren glaubte. So ungeheuer war diese Erschütterung, daß viele bis heute Ibsen nur nach diesem Stücke beurteilen, ja kennen. Und doch hat Ibsen sich sofort dagegen gewehrt, daß man seine Meinung ohne weiteres dem Stück entnehme: "Man sucht mich für die Meinungen verantwortlich zu machen, die einzelne Gestalten des Dramas aussprechen. Und doch steht in dem gangen Buch nicht eine einzige Ansicht, nicht eine einzige Aeußerung, die auf Rechnung des Autors käme. Davor habe ich mich wohl gehütet. Die Methode, die Art der Technik, die der Sorm

des Buches zu grunde liegt, hat dem Verfasser ganz von selbst verboten, im Dialog zum Vorschein zu kommen. Meine Absicht war, beim Ceser den Eindruck hervorzurusen, daß er während des Cesens ein Stück Wirklichkeit erlebe . . . In keinem meiner Schauspiele hält sich der Autor so fern, ist er so durchaus abwesend wie in diesem letzten Drama."

"Dann hat man gesagt, das Buch verkünde den Nihilismus. Keineswegs. Es gibt sich nicht damit ab, überhaupt etwas zu verkünden. Es weist nur darauf hin, daß der Nihilismus unter der Oberfläche gärt, bei uns wie anderwärts. Und so muß es mit Notwendigkeit sein. Ein Pastor Manders wird immer irgend eine Frau Alving zum Kampse heraussordern. Und eben weil sie Weib ist, wird sie, wenn sie einmal angesangen hat, immer bis an die äußerste Grenze gehen."

Dennoch hat natürlich Ibsen mit dem Stück Wirklichkeit, das er gezeichnet hat, eine Frage gestellt. Und eben die Frage nach dem "Nihilismus", nach jenem geistigen Nihilismus, der alle Werte und alle Ideale verfliegen sieht vor der neuen Wissenschaft, die so unerbittlich den Blick auf das Grauenvolle der Wirklichkeit zwingt. Dies zu sehen, dazu will uns Ibsen mindeftens nötigen. Es zu sehen - und zu fragen. wird uns und der gequälten und gemarterten Schmerzens= mutter erlassen: wir mussen mit erleben, wie ihr schändlicher Gatte in dem Sohne wiederersteht, Jug um Jug, die "Gespenster geben wieder um", wir muffen die entsekliche Krankheit mit durchmachen, "das Erbteil" aus dem lustigen Ceben des Daters, und wir muffen vor die entseklichste Wahl gestellt werden, die einer Mutter bleibt: soll sie ihr Kind toten oder einer langsamen Auflösung in allen Schrecken der Gehirnerweichung verfallen laffen?

Sünde oder Verhängnis? Schuld oder Krankheit? Kann man noch fragen?

Und wer ist es, der es derartig in der Welt eine gerichtet hat, Pastor Manders?

Noch einmal hat Ibsen in ähnlicher Stimmung gedichtet: Hedda Gabler. Der Gedanke der Vererbung tritt freislich weniger hervor, Ibsen aber hat ihn gehabt, wie ein Brief an Morit Prozor (1890) bezeugt: "Der Citel des Stückes ist Hedda Gabler. Ich habe damit andeuten wollen, daß sie als Persönlichkeit mehr als Cochter ihres Vaters denn als Gattin ihres Mannes aufzufassen ist.

In diesem Stücke habe ich nicht eigentlich sogenannte Probleme behandeln wollen. In der Hauptsache ist es mir darum zu tun gewesen, Menschen, menschliche Stimmungen und menschliche Schicksale auf grund gewisser gültiger sozialer Derhältnisse zu schildern." Das Gefühl, welches Hedda Gabler hinterläßt, ist noch bedrückender als das, mit dem wir von den Gespenstern scheiden. Hier ist wenigstens doch Frau Alving eine ursprünglich stolze und starke Gestalt, und wie auch das Leben sie bedrängt haben mag, es ist eine Verteidigung des Lebens, daß es doch auch solche Menschen hervorbringt. In hedda Gabler ist kein einziger echter und starker Mensch. Nur der Ekel packt uns an dem Leben, das solches möglich, ja notwendig macht.

"Und wer ist es, der es so eingerichtet hat in der Welt?"

Allein nicht bloß der christliche Gottesglaube scheint vor diesem furchtbaren schlichten Wort nicht bestehen zu können, auch die sittliche Forderung scheint an den Tatsachen zu zerbrechen, die es hervorgetrieben haben. Und nicht bloß die christliche Sittlichkeit, sondern alle! Und vor allem die des Individualismus, die Ibsen uns in seinen letzten Tagen immer wieder vorhält: Wahrheit und Freiheit. Er ist ja in solchen Tagen ein echter Jünger Schillers und des 18. Jahrhunderts mit dem stolzen Glauben an die freie Persönlichkeit:

Und der Mensch ist frei geschaffen, ist frei, Und wurd' er in Ketten geboren,

Caft Euch nicht irren des Pobels Geschrei, Nicht den Migbrauch rasender Coren!

Aber was soll all das Aufbäumen des Individuums, was soll all das Drängen: "Sei ganz du selbst!", wenn ich nie ich selbst bin, sondern nur dem ewigen Gesetz folge, nach dem ich angetreten? Was hilft all mein Glauben an die rettende Macht der Wahrheit und der Freiheit, wenn die Wahrheit nur ein Ueberzeugtsein von dem ist, was ich für wahr zu halten durch Vererbung und Anlage genötigt bin, wenn die Freiheit immer nur eine Illusion bleibt? Wenn ich im besten Fall mich äußerlich von Samilie und Volk, von Staat und Gesellschaft lösen kann, aber innerlich mit Notwendigkeit meines Daseins Kreise vollenden muß?

Feindselig wendet sich die Erkenntnis gegen das Ideal. Aber immer wieder steigt es auch in Ibsens Dramen mit einem mutigen Dennoch wieder empor. Immer wieder glaubt der Dichter an Freiheit und Wahrheit. Und sein Glaube würde gesiegt haben, wenn nicht die schmerzlichen Erfahrungen an der Wirklichkeit und mit den Menschen immer wieder seinen Glauben geknickt hätten. Dies zu beobachten ist tief bedrückend; aber ehe wir daran gehen, uns seine und unsere Probleme zu lösen, müssen wir das erschütternde Ende im Iweisel sehen.

## 3. Das Problem der sittlichen Sorderung.

Noch vor hedda Gabler (1888) liegen die beiden Dramen, die den letzten Zweifel und die äußerste Müdigkeit am Leben erschütternd aussprechen, die Derzweiflung an der sittlichen Forderung selbst: Die Wildente (1884) und Rosmersholm (1887).

Ueber der Wildente schwebt ein bitteres und ingrimmiges Lächeln über die Menschen, die immer umhergehen und "die ideale Forderung präsentieren", ein herzzerreißendes Lächeln; denn es ist das Lächeln eines Mannes, der in seinen

besten Stunden selber die ideale Forderung erhebt und an Wahrheit und Freiheit glaubt, der aber den bösen, welthell= sichtigen Blick gewonnen hat, mit dem man die Tierfragen hinter den Menschengesichtern sieht. In diesem Gregor Werle liegt der ganze Schmerz eines Cebens, das den Idealen gilt und das allmählich etwas lernt, was viel schmerzlicher ist als Angriff und haß, Verleumdung und Verfolgung, nämlich dies, daß Ceute unsere tiefften Gedanken und unsere beiligften Wahrheiten in den Mund nehmen und herumposaunen, die gar nicht fähig sind, sie zu begreifen. An Hjalmar Ekdal und seinen Genossen muffen die Gregor Werle und henrik Ibsen innerlich durch Ekel zugrunde geben. Denn fie seben, wie ihre in bitterster Not errungenen Wahrheiten dort zu Phrasen werden, die den albernen Caffen eben recht sind, eine Rolle zu spielen, die sie in ihren Augen kleidet. Und in dem hjalmar hat Ibsen noch sich selber überwunden, indem er mude und verzeihend auf die Seite des andern tritt: Das Drama läuft ja so, daß Gregor Werle im Unrecht erscheint, weil seine ideale Sorderung, den "Jahlungsunfähigen" abverlangt, deren kleines, armseliges Glück stört und das Leben des Kindes vernichtet, das voll Unschuld und Liebe die einzige in der gangen Gesellschaft ist, die unser herz gewinnt. Sie waren so glücklich in ihrem kleinen Behagen: der Mann in seiner Lebenslüge, ein Genie und Erfinder zu sein, und in dem Glauben, daß das Kind seiner Frau sein eigenes sei, die Frau in ihrer stillen treuen Arbeit, die den schwindelhaften Mann ernährte, ihm sein heim und seine Illusionen erhielt, das Kind in dem Glauben an seinen bedeutenden Dater und der alte Ekdal in seinen "Jagdgründen" auf dem Boden zwischen den verdorrten Weihnachtsbäumen und den Wäscheleinen. Und mitten hinein kommt Gregor mit seiner Sorderung der Wahrhaftigkeit. Ein edler Menfch, dem freilich unsere Zeit in ihrer Schlappheit, die um des Brotes willen alles duldet, wie sein Dater, ein "krankes Gewissen" statt eines gesunden zuschreibt,

ein Mann, der an die Menschen glaubt und sie liebt. will diese Menschen mit dem Opfer seines eigenen Lebens aus dem Sumpf der Luge gieben. Er will fie aus der schmählichen Geld-Abhangigkeit deffen retten, der diefes Lugenheim gurechtgebaut hat, und ihnen ein neues Leben ermöglichen, auf Wahrheit und Liebe gegründet - und er zerstört dies ganze kleine Leben mit seinen Freuden, ohne die Menschen im geringsten gehoben zu haben mit seiner Forderung. Das liebe reine Kind meint sich opfern zu muffen und ftirbt freiwillig für den armseligen Tropf von "Vater", für den in der Tat das Wort des realistischen Mediziners wahr wird, wir fühlen es: "In dreiviertel Jahren ist die kleine Hedwig für ihn nichts als ein schönes Deklamationsthema." Denn dieser Vater ift ein Komödiant. Und es erregt uns nur ein verächtliches Lächeln, wenn er aufschreit: "Und ich, der ich sie von mir jagte, wie ein Tier. Und sie flüchtete sich erschreckt hinein auf den Boden und ftarb in Liebe für mich. - Das niemals wieder aut machen können! Niemals ihr sagen können -! O du dort droben - -! Wenn du dort bift! Warum tatest du Das empfinden wir freilich nicht als eine Anklage gegen Gott wie jenes Wort der Frau Alving - aber das ist etwas viel Herberes! Darin glüht das grimmige Cachen eines Menschen über seinen letten Glauben, den Glauben an die hängt nicht ihr Glück, ihr bischen Glück eben an der "Cebenslüge"? Und hat die sittliche Forderung ein Recht. wenn sie viel zu hoch ist für all die Diel-zu-Dielen, wenn sie ihnen ihr Ceben gertrümmert, ohne sie zu erheben? Wenn sie sie ebenso leer nnd eitel zurückläßt, wie sie waren, und nur unglücklich dazu? -

In stille Schwermut hat sich das bittere Cachen gewandelt auf dem Wege von der Wildente zu Rosmersholm. Eine tiefe Craurigkeit liegt über diesem Drama, eine Müdigkeit, die sich über die Seele legt wie der Nebel auf die Wiesen. Herbstabend ist es, voll weißer Nebel und einer seltsamen

helligkeit über den Schatten. Die Gespenster gehen um, die weißen Rosse von Rosmersholm, und in der Seele der Menichen, die freiwerden wollten, die alten Gespenster von Schuld und Sühne. Sie lassen das junge, glühende Weib nicht stark bleiben in der brutalen Sicherheit des Begehrens und den alternden Mann nicht wieder froh werden zur Freiheit des schuldlosen Adelsmenschen. Schuldlos, mit dem naiven Instinkt des Naturmenschen, ist Rebekka West in das Pfarrhaus gekommen, und mit der Liebe des Tieres hat sie den Mann an sich reißen wollen, ging auch der Weg nur über den Cod der Ihre Mittel waren "die neuen Bücher", die die moderne Wissenschaft und die Cehre von dem freien Menschen jenseits von Gut und Bose in das stille enge Pfarrhaus trugen. Und es gelang: der Frau des Pfarrers brach sie den Geist und das Herz, und die Lüge trieb sie in den Tod; den Mann In seiner Seele schlug das Neue Wurzel. gewann Rebekka. Doch nicht wie Rebekka West es gemeint hatte. Der alte Gott und die Dogmen fielen, aber die alten Werte blieben, jene tiefe, reine Cebensanschauung der Rosmer. Und während ihr Geist und die neue Wissenschaft ihn bezwangen, gewannen die alten edlen Werte der Rosmer über sie Gewalt. So bekennt sie es: "Als ich dann hier zusammen mit dir leben durfte in Juruckgezogenheit - in Einsamkeit - als du mir ohne Rückhalt all beine Gedanken gabst - jede Stimmung, so zart und weich, wie du sie empfandest - da ging die große Deränderung mit mir por. Gang allmählich, begreifst du. nahe unbemerkbar, aber so übermächtig zum Schluß. Bis auf den Grund meines Herzens. All das andere, das häkliche sinnliche Begehren, es blieb so weit, so weit hinter mir guruck. diese tobenden Mächte versanken in Rube und Schweigen." Und dann entstand die Liebe in ihr, "die große, entsagende Liebe, die zufrieden ist mit dem Zusammensein." "Es ist die Cebensanschauung des Geschlechts der Rosmer - oder eigentlich beine Cebensanschauung, die mich angesteckt hat, meinen Willen. Und ihn krank gemacht hat. Du und das Zusammensleben mit dir — das hat meinen Sinn geadelt. Die Lebensansschauung der Rosmer adelt. Aber — sie tötet das Glück."

Auch sein Glück. Und nicht bloß sein Glück. Er hat die neuen Cehren in seinem Sinn aufgenommen und veredelt. Nicht die blonden Bestien, aber freie Adelsmenschen, mahrhaftige und ganze Menschen, wie Ibsen sie liebt, sie sind ihm aus den Trümmern seiner alten Welt und den neuen Erkenntnissen als der Inhalt eines neuen Evangeliums vor die Seele getreten. Mit dieser Botschaft vom schuldlosen Adelsmenschen wollte er binaustreten por die Welt, nachdem er seinem Amte entsagt Aber die Schuld, die er an seiner Frau beging, ohne es zu wissen, Rebekkas Schuld, für die er blind war, tritt auch ihm in den Weg. Wie ein greller Blitz erleuchtet sie ihm die Frau, die ihn geleitet hat. Und nun er ihre Seele kennt, hat er den Glauben an sie verloren, auch wenn sie ihm noch so viel von ihrer Bufe spricht und der Wandlung, die sich in ihr vollzogen bat. Denn er muß an seiner eigenen Seele zweifeln und an seiner Kraft, andere zu erlösen, wenn er so hilflos und verständnislos war in seines Cebens gewaltigfter Zeit, da neben ihm sein Liebstes in den händen einer Verbrecherin ohne Gewissen zwischen Wahnsinn und Verzweiflung kampfte. So geben sie endlich beide den Weg der toten Frau nach: Rebekka, um dem Manne den Beweis ihrer inneren Wandlung zu geben, er, um sich zu richten, "benn einen Richter über uns gibt es nicht". Wieder siegt das alttestamentliche Ideal der Gerechtigkeit über herrenmenschentum und Christentum.

Denn so vielen es auch so scheinen mag: christlich ist bieser Gerechtigkeitsgedanke nicht, der im Tod die Sühne such, christlich ist nur die Sühne durch ein erneutes, wiedergeborenes Leben. Freilich empfand Ibsen wie die meisten: auch er hielt die alten Werte von Schuld und Sühne für christlich, Und von ihnen bekennt Ibsen hier mit tieser Trauer, daß sie

doch stärker sind als alle neuen Ideale von einer Freiheit und einem Adel jenseits von Gut und Böse. Ia, er bekennt durch den Mund Rebekkas, daß sie adeln, daß sie wirklich edle Werte sind, aber sie töten das Glück — nein, das Ceben. In Rosmersholm lebt Brand noch einmal, aber hinter der Bühne. Und noch einmal stirbt er den Tod, aber nun nicht mehr kühn und stark und aufgenommen in die Arme eines "Gottes der Liebe", sondern gereist und müde. Denn das Leben hat seinen Sinn verloren. Denn "dort oben" waltet niemand mehr, die moderne Wissenschaft, die "neuen" Bücher, des Doktors Bibliothek, sie kennen Gott nicht mehr, und hier unten stirbt der Edle an seinem Edelmut und der freie Adelsmensch an den alten Werten.

Danach schrieb Ibsen hedda Gabler, auch die Geschichte des Kindes eines alten Geschlechtes, auch eines herrenmenschen jenseits von Gut und Böse, die Geschichte einer Frau, die eines Mannes Lebenswerk vernichtet aus launischem Egoismus und sich tötet, weil sie nicht das Kind ihres Mannes zur Welt bringen will. Und Wahrheit und Freiheit?

## 4. Die Dramen des Alters.

In Zweifel und Pessimismus läuft die reise Mannesarbeit Ibsens aus. Sechzig Jahre war er alt, als hedda Gabler erschien. Die Dramen seines Alters zeigen alle denselben müden, ergreisenden Zug. Er dichtet nur noch sich selbst, sein Schickssal, lauter Tragödien des Alterns. Und es ist nicht eine Mode gewesen und nicht eine Manier, sondern eine Notwensdiskeit, daß damit seine Dichtung immer sondern eine Notwensdiskeit, daß damit seine Dichtung immer sondern wurde immer mehr andeutend und verhüllend. Denn nur Menschen wie Augustin und Rousseau vermögen es über sich zu gewinnen, mehr von sich zu schreiben als Wahrheit und Dichtung. Dennoch bricht aus Ibsens letzten Dramen — vielleicht abgesehen von Klein Exolf — der Ausscheit einer Seele um ihr eigenes Sterben erschütternd für den, der vernimmt, was in

den Symbolen Anschauung werden will. Hat je die Angst vor der Jugend stärkere Töne gefunden als in Baumeister Solneß, gerade weil der verzweifelte Mann sich seine eigene Jugend wieder vortäuschen möchte? Aber er kann nicht mehr hinauf auf seine alte Höhe. Dom Schwindel umfangen stürzt er in den Tod, in den die Jugend ihn lockend führt.

Und John Gabriel Borkmann, der alte, gefangene Wolf? Er erlebt, was er erleben muß. Wie er dem Ceben gegenübertrat, so jetzt das Ceben ihm. Erbarmungslos stürmt die Jugend davon, soll sie, muß sie nach der Cehre des Individualismus davonstürmen, anstatt des Alters Pläne zu erfüllen, ihrem eigenen Ceben, ihrer eigenen Cust zu. Mag eines Vaters Kampf, einer Mutter Ehre nach dem Opfer des Kindes schreien, der junge Borkmann kann sich nicht darum kümmern: "Ich bin doch jung!" Die neue Cehre steht auf wider die alten Menschen und ihre Ziele und sagt Nein, und gierig langen die jungen hände nach jedem heißen Glück. In Frostesschauern stirbt das Alter und allein. Zwei einsame Frauen an einer Ceiche, "ein Toter und zwei Schatten". Und in der Ferne klingen die Glöckchen an dem Schlitten, auf dem die Jugend ins Ceben hineinfährt.

Und "wenn wir Toten erwachen?" Wenn wir über unser Leben wachend hinschauen? Wenn der süße Rausch vorbei ist? — "So merken wir, daß wir längst gestorben sind."

Erschütternd ist der Eindruck dieser Dramen des Ihsenschen Alters. Sie bezeugen, daß es nicht bloß eine vorübergehende Stimmung war, wenn Ihsen 1895 an Collin schrieb: "Es gewährt ja eine gewisse Befriedigung, so bekannt zu sein in den Ländern ringsum. Aber ein Glücksgefühl bringt es mir nicht. Und was ist es schließlich wert, das Ganze? Na — —!" Und es ist auch nicht ein Zufall, daß Ihsens Leben so endete, wie es seine letzten Dramen schildern. Der Individualismus muß pessimistisch enden und skeptisch, auch wenn er noch so

edel und nicht bloß hedda Gablers hnsterische Exentrizität oder Erhard Borkmanns Dummejungensstimmung ist.

Ibsens Individualismus war edel. Der Dichter hat gemerkt, wenn er je in Dersuchung war, daß ihm jedenfalls nur ein edles Sichausleben möglich gewesen wäre. ist sein Bekenntnis, was Rubeck der kleinen sinnlichen Frau Maja sagt: "Menschen wie ich finden kein Glück im mußigen Genuß; das hab ich allmählich einsehen gelernt. So einfach liegt das Leben nicht für mich und meinesgleichen. Ich muk ununterbrochen arbeiten - Werk schaffen auf Werk - bis 3u meinem letten Tag". Aber auch dieser edle Individualis= mus wird mit Notwendigkeit in Müdigkeit und Zweifel enden. Und nicht bloß weil eine ungestume Jugend mit derselben Sorderung, mit demselben Verlangen nach Freiheit und Ceben nachdrängt und die Alten beiseite schiebt ohne Dietät und ohne Rücksicht auf das, was sterben soll. Auch nicht bloß deshalb, weil das Individuum stirbt und immer nur erkennt, daß sein ganzes Leben — ein Rausch oder ein Traum war, denn erst das Alter wird weise, erst der Tod macht hellsichtig. Und von hier sieht man, warum bei Nietsiche später der Gedanke der ewigen Wiederkehr das höchste Glücksgefühl ausgelöst hat. Aber wäre auch das alles nicht, könnte der Greis neidlos sein Schicksal empfinden, von einer Jugend pietätlos behandelt zu werden, könnte er mit Freuden vom goldenen Ceben geben und nicht noch einmal, wie Rubeck und Irene, "das Leben bis auf die Neige kosten wollen", und lernte er glauben an ewige Wiederkehr, er bliebe doch genau so unglücklich und mußte genau so im Zweifel und in der Müdigkeit enden.

Das liegt einmal an der gänzlichen Inhaltlosigkeit der individualistischen Forderung. Wahrheit d. h. subjektive Wahrheit, Wahrhaftigkeit und Freiheit sind nur formale Forderungen, sie können den verschiedenartigsten Inhalt bergen und haben auch bei den Ibsenschen Gestalten ganz verschiedenen Inhalt. Und wenn nun dieser Inhalt, das Ich, durch den Zweisel zerfressen, sich auflöst, so muß auch die Forderung als solche sterben, wie wir es in Ibsens Dichtung sahen. Der Individualismus als sittliche Forderung zehrt sich selbst beständig auf. Nietziche hat behauptet, das sei ein Glücksgefühl, und hat, wie wir noch sehen werden, als sein Bestes gepriesen:

Ja, ich weiß, woher ich stamme! Ungesättigt gleich der Flamme Glühe und verzehr' ich mich. Licht wird alles, was ich sasse. Kohle alles, was ich lasse: Flamme bin ich sicherlich.

Aber wie so oft hat Nietsiche nur gepriesen, was ihn selbst in seinen schwersten Stunden gequält hat: "Die Einsamkeit aller Schenkenden". Und Ibsen hat davon in seinem nüchternen Briefftil an Brandes (1883) geschrieben nach Dollendung des Volksfreundes: "Sie haben natürlich recht, wenn Sie sagen daß wir alle für die Verbreitung unserer Ansichten wirken müffen. Aber ich bleibe dabei, daß ein geistiger Dorpostenkämpfer nie eine Mehrheit um sich sammeln kann. Jahren steht vielleicht die Mehrheit auf dem Standpunkt, auf bem der Doktor Stockmann bei der Dolksversammlung stand. Aber in diesen gehn Jahren ist der Doktor ja nicht stillgestanden; er hat abermals einen Vorsprung von 10 Jahren vor der Die Mehrheit, die Masse, die Menge Mehrheit poraus. holte ihn nie ein: er kann nie die Mehrheit für sich haben. Was meine eigene Person betrifft, so habe ich jedenfalls die Empfindung solch eines unaufhörlichen Vorwärtsschreitens. Wo ich gestanden habe, als ich meine verschiedenen Bücher schrieb, da steht jest eine recht kompakte Menge. Aber ich selbst bin nicht mehr da, — ich bin wo anders, weiter vor, wie ich hoffe." Und wozu denn das Ganze? Wozu werden wir eine Wahrheit nach ber andern umwandeln mit dem Wandel unfres Ichs? - Und die Jugend kommt, und es kommen die noch weiter vor sind und wir selbst finken guruck in die kompakte Masse, die nur die Wahrheit von Vorgestern hat? Solange ich mich an der Spitze fühle, genügt es meiner Ichsucht, meiner — Eitelkeit, meiner Ruhmbegier. Aber es kommt die Zeit, wo andere mir voraus sind. Und soll das Ceben ein Wettlauf nach der neusten Wahrheit werden? Bei wievielen ist es so geworden, die ihre Persönlichkeit suchten und nur die neusten Moden fanden!

Und hier treffen wir auf das Tiefere. Es ist eine Selbstäuschung zu meinen, daß man eine Persönlichkeit werden könne, indem man sein Ich pflegt. Im Gegenteil: die stärksten Persönlichkeiten in der Geschichte sind die gewesen, die gar nicht wußten, daß es etwas wie Persönlichkeit gibt. Die in der Sache lebten und nur in ihrer Sache. Immer erwächst der Mensch zur Persönlichkeit an einem außer ihm liegenden Tiel empor. Wer nach innen lauschen möchte, um zu hören, was da in seinem Geheimsten zum Leben erwachen will, der hört ein wildes Durcheinander von Stimmen, die ihn in die verschiedensten Richtungen locken und niemals ihn dahin führen würden, eine Einheit, ein Charakter zu werden; sie lassen den Menschen zerslattern wie der Abendwind die Flammen eines Feuers im herbstlichen Feld.

5. Die Ueberwindung der Bergweiflung an der sittlichen Sorderung durch das Christentum.

Doch mit dieser Kritik des Individualismus, wie sie uns aus Ibsens Dichtung und Ceben erwachsen ist, dürsen wir uns nicht beruhigen. Denn seine Verzweiflung am Ideal und sein großes Fragezeichen hinter dem Worte Willensfreiheit scheinen ja auch das Christentum und seine sittliche Sorderung im Innersten zu treffen. Verliert nicht jede sittliche Forderung ihr Recht, wenn wir nur ein Bündel von Vererbungen sind, nur eine Disharmonie, geschaffen von dem zufälligen Jusammentressen vieler, unzähliger Melodien, die unsere Ahnen angeschlagen haben, jeder nach seiner Weise. Und sie selbst wieder nur ein Müssen, nicht ein Wollen? Bis hinauf in die däm-

Weinel, Individualismus.

mernde Serne der Urmenschheit, wo sich der Mensch ins Triebleben des Tieres verliert?

Schon im Eingang ist darauf hingewiesen worden, daß die Frage nach der Willensfreiheit wissenschaftlich nicht lösbar ift. Heute geht die Neigung dahin, sie mit Nein zu beantworten, weil in unserer Wiffenschaft die monistischen Tendenzen - im weitesten Sinn - überwiegen. Alles unter ein Gesetz zu stellen, alles aus einem Prinzip zu erklären, das gilt als oberfte methodische Sorderung. Und so kommt es, daß man immer wieder dazu neigt, alles Geschehen als ein mechanisches Ablaufen einer in sich geschlossenen Reihe von körperlichen Vorgängen begreifen zu wollen, wobei die geistigen und sittlichen Vorgänge nur als die Solge oder höchstens als "die andere Seite" der materiellen erscheinen, in einem "Darallelismus" zu diesen angeordnet. Aber eben dadurch, daß sie an jene, für die man alle Freiheit ausschließen muß, geknüpft sein sollen, ist auch das Innerliche einem fest geschlossenen Zusammenhang unterstellt, der menschliches freies Sichentschließen nicht guläft. Man beruft sich gur empirischen Bestätigung dieser Anschauung auf die Tatsachen der Gehirnforschung, die uns gezeigt hat, wie wenigstens ein großer Teil des seelischen Lebens gang fest an gewisse Stellen der Grokhirnrinde gebunden ist. Man weist im besonderen auf die Geisteskrankheiten hin, die vielfach mit der Erkrankung gang bestimmter Teile des Gehirnes zusammenhängen, endlich auf die Erscheinungen der Vererbung, wie sie die "Gespenster" uns kraß gezeichnet haben. Und man läßt es dem gegenüber meist nicht gelten, daß das Verantwortlichkeitsgefühl eine deutliche Sprache gegen die einseitige Ausbeutung dieser Tatsachen spricht; es soll angezüchtet und eine Illusion sein.

Allein bis auf diesen Tag hat niemand diesen klaren Zeugen wider jede bloß mechanische Auffassung unseres Innenlebens in sich zum Schweigen bringen können. Auch Ibsen nicht, wenn ihm doch immer wieder Freiheit und Wahrheit die leuchtenden Sterne werden, die aus allen Wolken des Zweifels von Zeit zu Zeit hervortreten. Auch Nietziche nicht, wenn er gleich nichts mehr haßt als die Reue und nichts höhnender auf bloße "Magenindisposition" zurückführen will, als das Schuldgefühl. Sein "Nachtlied" im Zarathustra und andere seiner Dithnramben zeugen stark genug wider ihn, der sich jenseits von Gut und Böse stellen wollte:

"Mein Glück im Schenken erstarb im Schenken, meine Tugend wurde ihrer selber mude an ihrem Ueberflusse!

Wer immer schenkt, dessen Gefahr ist, daß er die Scham verliere; wer immer austeilt, dessen Hand und Herz hat Schwielen vor lauter Austeilen.

Mein Auge quillt nicht mehr über vor der Scham der Bittenden; meine hand wurde zu hart für das Zittern gefüllter hände.

Wohin kam die Träne meinem Auge und der Flaum meinem Herzen? O Einsamkeit aller Schenkenden! O Schweigssamkeit aller Leuchtenden!"

Unausrottbar steht in uns das Gefühl auf: Dein Werk ist deine Tat, ist dein Charakter, ist dein Sein! Und am Ideal erhebt sich immer wieder der ernste Glaube: du könntest, du kannst es. Die Entdecker und die Erfüller der Ideale sind für die andern ebensoviel Beweise, daß es menschlich ist, so zu können. Ist das bloß äußerlich dem Menschen angezüchtet? Kann man das dem Menschen anzüchten, wie dem Bären das Tanzen? Wenn es nicht in der Tiese des Menschen als eine innere Wahrheit sich immer wieder auswiese, so wäre es schon tausendmal verklungen, das Gewissen mit seiner unbequemen, oft unendlichen Forderung, das Gewissen, das den Menschen zermalmt, wenn es den Menschen erhebt.

Man wird immer wieder versucht sein, die eine Seite dieses Rätsels, in dem wir leben, zu unterdrücken, um Ordnung in unser Denken zu bringen. Zeiten, in denen die Naturwissenschaften im Dordergrund stehen, werden dabei stets ge-

neigt sein, unser Verantwortlichkeitsgefühl zurückzustellen gegenüber dem Wunsche der Naturwissenschaft, zu einem absolut berechenbaren Weltbild zu gelangen. Zeiten, in denen die Menschen mehr Geschichte und Menschenwissenschaft treiben, oder in denen große Dinge zu tun sind, werden die volle Freiheit des Menschen aus unserem Willensleben und dem Schuldgefühl zu schließen geneigt sein. Vorsichtiger ist, sich zu bescheiden und einzusehen, daß eine wissenschaftliche Ordnung aller Dinge, eine logische Bezwingung der Welt nicht möglich ist, sondern den Menschen vermöge der Begrenztheit seiner Erkenntnismittel immer zu falschen Schlüssen führt. Die Welt ist tiefer als das kleine Lämpchen unseres Geistes, das über dem Dunkel und der Tiefe des Chaos um uns und in uns schwebt, das die Wissenschaft gern in einen Kosmos, in Ordnung und Rhythmus, wandeln möchte.

Gang anders als diese missenschaftlichen sind die Motive, aus denen heraus die großen Männer des Bekehrungschriftentums, ein Paulus, Augustin und Luther, die Unfreiheit des Willens meinten erfahren zu haben. Es war das Erleben ihrer eigenen Unfähigkeit, das ihnen von außen, als göttlicher Wille gegebene Geset in den eigenen Willen freudig und vollendend aufzunehmen. Aber fie verloren in diefer Erfahrung nicht den Mut, an die Möglichkeit zu glauben, das Gute zu beschließen und zu tun. Nein, sie gewannen - und so beschreiben fie selbst ihr Erleben - ploglich und überraschend den Mut und die Kraft zum Guten, so daß ihnen selbst das gang Unmögliche möglich ward in dem Augenblick, wo fie nicht mehr das Gute auf ihr eigenes Wollen stellten, sonbern sich gang und gar Gott ergaben, um aus seiner Sulle heraus zu leben. So wenig wie vorher das Bose, empfanden sie nun das Gute als ihr Werk, es ist Gottes Tun in ihnen, ber "beilige Geist", eine "neue Schöpfung": "Ich lebe, doch nun nicht ich, sondern Chriftus lebt in mir". Wie die Frucht aus dem Baum, so wuchs das Gute aus dem herzen, das sich selbst aufgab, um in Gott zu leben. Und was sie vorher als Gesetz nicht tun konnten, das wurde nun als Ideal in ihnen zur wirkenden Kraft, die aus ihnen neue Menschen machte. Die Forderung des Gewissens hatte dabei doch auch ihren Sinn nicht verloren. So ist ihnen das Rätsel der Freiheit nicht gelöst, aber sie leben als neue Menschen aus einer ewig neuen Fülle der Kraft, das Gute zu können und zu wollen.

Jesus selbst hat, so viel wir wissen, nie mit Bewuftsein diese Probleme durchlebt, weil er nicht durch den Bruch mit einem als Autorität aufgenötigten Geset hindurchgegangen ift. Ihm ist das Ceben in Gott so natürlich wie der Blume das Blühen in der Sonne. Ihm sagen die Dögel und die Blumen, daß Gott sie nährt und kleidet, herrlicher als Salomo in all seiner Pracht. Und kein Sperling fällt vom Dache ohne den Willen des Vaters. "Und seid ihr nicht viel mehr als die Sperlinge?" Aber ebenso sicher und klar wendet er sich an den Willen des Menschen, ja noch viel stärker als Paulus und Luther pertraut er dem Menschen, daß er umkehren wolle, daß ihm sein Ceben ohne Gott und wider Gott leid werden musse. Und in gewaltigen Straf- und Drohreden macht er die "blinden Blindenführer" verantwortlich für ihr Dolk. "Widerspruchsvoll, ungenügend durchdacht" mögen die klugen Ceute sagen, für deren Systeme es keine Fragen mehr gibt. Aber widerspruchsvoll ist es wie das Leben und mehr als durchdacht - durch lebt. Oder find nicht solche Menichen die mächtigften Willensmenschen, die großen Schöpfer der Menschheit gewesen? Ist nicht von Jesus aus ein Strom sittlicher Kraft in die Menschheit geflossen von einer Stärke, wie er noch nie in einem Menschenherzen entsprungen war?

Das Christentum hat also nicht wie der Individualismus ein Lebensinteresse an der Beantwortung der Frage nach der Willensfreiheit. Es lebt, wenn man so will, naiv in den Catsachen, die uns die Beobachtung ergibt. Aber es legt den Menschen ganz in Gottes Hand und läßt sein eigenes Leben

aufgenommen sein von Gottes Ceben. Der Christ fühlt und erlebt an sich, wie er aus Gott heraus umgestaltet wird zu einem neuen Leben: die Angst ums Leben, die das Gute hemmt, fällt für den fort, der an den Dater glaubt, der uns unser täglich Brot gibt; das Trachten nach dem schrankenlosen haben der ästhetischen Werte des Cebens vom niedrigen Genuft an über den Besit bin bis gur feinsten afthetischen Freude fällt fort; Sorge und Sucht, die Feinde unseres freien sittlichen Cebens weichen, wenn Gott in das herz eines Menschen eingekehrt So wird zunächst einmal der Mensch in Gott "ein freier herr aller Dinge"; er wird unabhängig von allem Reußeren, von Menschen und Derhältnissen. Don innen her aber mächft stetig die Kraft des Guten in dem Menschen, welcher klar empfindet, wie ihm Gott seine vergebende Liebe ichon dadurch gezeigt hat, daß er ihm das Ideal und in ihm das Gefühl seiner Schuld gab, dazu die Freude an dem Ideal, die ihn aufwärts führt, freilich noch durch manchen Sall und manches Widerstreben hindurch, aber unwiderstehlich, zu seiner Dollendung in sich und im Dienste der andern.

Man wird vielleicht einwenden, das sei auch nichts anderes, als was Ibsen mit seinem Wort "Frei unter der Notwendigkeit" und Goethe mit der Ananke meine. Allein es wird gang anders empfunden. hier spricht persönliches, sittliches Leben zu einem Leben, das nach Persönlichkeit ver-Gott ist dem, der ihm so begegnet ist, keine eherne Notwendigkeit, nicht bloß die Innenseite der Natur, nicht in die Natur gebunden, um im Menschen erst zu sich selbst zu kommen; sondern Gott ist selber Personlichkeit, freier, sittlicher Wille, der menschlichen Willen nicht erdrückt, sondern immer wieder aufrichtet zur Mitarbeit. Wir fühlen uns von der hand eines verwandten Wesens geführt, nicht von der Notwendigkeit gezwungen, erzogen zu immer größerer greiheit und Selbständigkeit, nicht gestoßen von einem blinden Schick-Wir sind nicht frei, aber im Werden gur Freiheit durch

bie Abhängigkeit von Gott. Wie man zu diesem Erleben kommt und es gegenüber allen Einwänden als eine Catsache der Erfahrung sestzuhalten gezwungen ist, das soll uns später Niehsches Kritik an diesem Erleben deutlich machen.

Mur darauf sei noch hingewiesen, daß der Christ in feinem Ideal und in dieser Gewisheit des Gotteserlebnisses, das aus seinem Ideal aufsteigt, auch die anderen Zweifel des individualistisch auf sich gestellten Menschen überwindet. versteinert nicht der klare Blick für die Minderwertigkeit so vieler Menschen, der dem Individualisten sein bitterstes Lächeln auf die Lippen ruft. - Was hat es für einen Sinn, dem Photographen Ekdal zuzurufen: Sei ganz Du selbst? - Der Individualismus hat im letten Grunde doch eine afthetische Schätzung des Menschen und strebt deshalb stets auf das Ideal des großen Menschen gu, des herrenmenschen oder des freien Abelsmenschen. Die Masse, die Kleinen sind ihm nichts, fie find ihm höchstens hintergrund, auf dem sich die Großen abheben: Schatten im Bilde, unerfreulich oder meinetwegen auch erfreulich, sonst wäre es des Lichtes zuviel. Wirklich? Ju viel? - Aber solche Muancen wie Ekdal sind nicht einmal für ein herzhaftes Cachen gut genug, sie sind bloß peinlich. Und doch sind sie die Mehrzahl, die kompakte Majorität. Dem gegenüber hat das Christentum eine sittliche Sorderung, zu der alle gleich stehen: sie ist, wenn man will, für alle "über die Kraft" und doch so einfach, daß sie allen gebracht werden kann. Was Liebe ist und wie man den anderen lieben kann und ihm Liebes tun kann, das weiß jeder, auch der schlichteste Mensch; von Martin, dem Schuster, in Tolstois kleiner Erzählung mag auch der "Gebildete" lernen, wieviel Liebe in einer Taffe Tee und einer Kohlsuppe stecken kann, wenn Mund und herz mit Gute dabei find. Im Christentum ist nicht das Derständnis, sondern das Tun die hauptsache, nicht geistreich sein, sondern ein herz haben.

Um aber dieses herz zu haben, muß jeder ein anderer

werden, muß er unter Schmerzen und Stürmen eine "Wiedergeburt" durchmachen, so "unmodern" es klingen mag. Christentum sagt ja nicht zu jedem hjalmar Ekdal: "Sei ganz Du selbst", sondern zu allen ohne Ausnahme: "Werde ein anberer! Kehre um!" Und wer das als bei sich berechtigt ge= fühlt hat, in dessen herzen ist Liebe und Erbarmung, Dergebung und hilfsgesinnung gegen alle anderen eingezogen. Wer sich selbst hat auferstehen fühlen aus einem Leben der Sinnlosigkeit und Selbstsucht, der Sattheit und der Gedankenlosigkeit zu einem starken und ganzen, liebevollen Dasein, der glaubt auch an die anderen, der ist auch unermüdlich dabei, selbst im herzen der Verstockten und scheinbar Zukurzgekommenen den Punkt zu suchen, von dem aus das neue Licht in ihre Seelen fallen kann, das ihm aufgestrahlt ift. Und vermöchte er es nicht, diesen Punkt zu finden, und hatte er nicht den Schlüssel, die Ture eines herzens aufzuschließen, so wurde er sprechen wie Jesus, da der reiche Jüngling mit finsterem Gesicht von ihm ging: "Bei den Menschen ift's unmöglich, bei Gott aber ist kein Ding unmöglich". Wenn uns Gott im eigenen Erleben begegnet ift, so wissen wir auch, daß er die andern finden wird. Aus dieser Gewikheit wächst der Glaube an die Menschen und die Freude an den "Derlorenen", wächst der Mut und die unüberwindliche Geduld des wahren Christentums bei der Erziehung der Menschen.

Und darum ist es selbstverständlich, daß der Individualismus am Christentum die Erfahrung macht, daß diese alten Werte immer wieder stärker sind als die neuen des Individualismus. Denn so notwendig und berechtigt der Individualismus ist, wenn die Liebe in Institutionen zu erstarren und die Wahrheit von der Gewohnheit erdrückt zu werden droht, so wahr ist, was Riehl einmal gegen Nietzsche gesagt hat: Es handelt sich hier gar nicht um alte und neue Werte, sondern um die ewigen Werte der Menschheit.



## Björnstjerne Björnson.

## 1. Christliche Reformgedanken.

Neben Ibsen Björnson zu stellen, sind wir Deutsche schon lange gewöhnt. Und nicht bloß äußerlich haben Ibsen und der vier Jahre jüngere Pfarrerssohn vom norwegischen hochlande zusammengelebt. Ihre Freundschaft, die schon früh begann, ift nur kurze Zeit getrübt worden, und die Entwicklung ihres inneren Cebens ift trot zeitweiliger Trennung im großen und gangen fast bis auf die Jahre dieselbe gewesen. Auch Björnsons Leben zerfällt in die zwei Perioden einer nordischen Jugend und eines europäischen Mannesalters. Auch ihn überfallen im Anfang der 70er Jahre, etwas später als Ibsen, die Probleme einer neuen Zeit und einer neuen Wissenschaft. schneller fertig mit der inneren Arbeit, ist der jungere ichon 1875 so weit, daß er der Deffentlichkeit die grucht seines Schauens und Denkens in zwei Dramen vorlegen kann ("Ein Sallissement" und "Der Redakteur"). Und doch bei all dieser Aehnlichkeit des äußeren und inneren Cebens, welch ein Unterichied zwischen diesen beiden Kronprätendenten, die um den ersten Plat im herzen ihres Dolkes rangen! Ibsen, der einsame Grübler, der stete Zweifler, der immer über sich selbst hinaus wollende entschlossene Individualist, mit dem immer bitterer werdenden Cacheln über die Menschheit und die eigene Arbeit auf den Lippen, und Björnson, der gefunde, glaubensvolle Mensch, einer jener Tagesnaturen, die Licht und Wärme verbreiten und Liebe wecken, selbst wo sie verneinen.

Naturen mögen uns manchmal als weniger tief erscheinen als jene grübelnden Menschen von der Nachteite des Cebens, wie Ihsen einer war. Und in der Cat, sie sind weniger zu haus in allen Schlupf- und Schleichwinkeln menschlicher Iweisel und menschlicher Erbärmlichkeit. Dielleicht muß man dekadent sein, um das Ceste in der Psichologie erreichen zu können, und ist die äußerste Seinheit des Entwirrens menschlicher Gefühle nur den Menschen mit den durchsichtig bleichen händen gegeben. Augustin und Nietzsche, die größten Psichologen, sind solche Menschen gewesen. Aber die Gesunden sind darum doch in Wirklichkeit nicht weniger tief und die "rechtwinkligen" Menschen, die Plato liebte, schauen die Wahrheit ohne Derzerrung. Daß Björnson versagt hätte den Problemen des Cebens gegenüber, daß er zu plump gewesen sei, weil er zu gesund ist, den Eindruck hat man doch nicht.

Es kommt noch ein andres hinzu. Biörnson ist der Sohn eines Pfarrhauses. Er hat doch nie vergessen können, welch eine Kraft und Sülle und Gesundheit oft auch aus der Enge dieser häuser kommt. Seine Pfarrer sind nicht die Karikaturen, die Ibsen uns gezeichnet hat; er hat sie eben einfach bessergekannt, das Bedingte in ihnen verstanden und ihnen auch angerechnet. Kirchliches Christentum hat er nie im ganzen verdammt, sondern nur in seinen Auswüchsen, von seinem Standpunkt der Wahrhaftigkeit und der persönlichen Freiheit aus, den auch Ibsen als Maßstab anlegte. Er hat immer neben der Forderung des Individualismus die beiden inhaltlichen Mächte driftlicher Sittlichkeit behalten: die Liebe und den Glauben an die Menschen. Eine Reform des kirchlichen Christentums im Sinne der Innerlichkeit, Freiheit und Wahrhaftigkeit wird in Björnson ihren Dorkämpfer und in seinen Werken ein Programm ihrer Arbeit finden können. Er hat auch den Pietismus beffer gekannt als Ibsen, der in Einar nur jene glatten Selbstbetrüger schildern konnte, mahrend Björnson uns in Ole Tuft ("Auf Gottes Wegen") eine

ganz andere, tiefe und wahrhaftige Natur geschildert hat und ihren Kampf und all ihr Zerbrechen im Ceben, bis Ole Tuft sich durchgerungen hat zu der neuen Erkenntnis: "Das Leben ist das höchste". "Und nach diesem Tage werde ich nicht Gott oder Gottes Willen zuerst in einer Sormel suchen, in einem Sakrament oder in irgend einem Buche oder an einem Orte, als wäre er dort vor allem, nein, ich suche ihn vor allem im Leben - in dem Leben, das der Tiefe der Todesangst abgewonnen ist, im Sieg des Lichts, in der Wonne der hingebung, in der Gemeinschaft des Cebens. Gottes vornehmste Rede zu uns ist das Ceben; die höchste Verehrung, die wir ihm erweisen können, ist die Liebe zum Leben. - Niemals werden mir wieder die Worte das höchste werden, ebensowenig die Zeichen; die ewige Offenbarung des Lebens wird es sein. Nie wieder werde ich in einer Cehre festfrieren, sondern die Cebens= wärme mag meinen Willen lösen. Niemals wieder werde ich die Menschen nach Dogmen aus dem Gerechtigkeitsgefühl entschwundener Zeiten heraus beurteilen, wenn es nicht auch dem Makstab der Liebe in unserer Zeit Genüge leistet. bei Gott! Und zwar deswegen nicht, weil ich an ihn glaube, den Gott des Cebens, an seine unablässigen Offenbarungen im Leben."

Und so tritt dieser Bekehrte denn auch vor allem auf als ein Reformator der abgestandenen Cehren aus dem Gerechtigkeitsgefühl alter Zeiten, und "es machte großen Eindruck, als er mit seiner kräftigen Stimme im lebhaften Tonfall der westländischen Mundart über die dichtgedrängte Dersammlung rief, ob sie denn glaubte, daß Krieg und Unterdrückung durch die Stärkeren ein Ende nehmen würden, so lang die Cehre von der hölle mit all ihrer grausamen Rachsucht und Roheit in allen Schulen und Kirchen als Gottes Gerechtigkeit und Liebe gelehrt werden?"

Es ift wichtig, daß sich die liberalen Reformbewegungen in Deutschland immer mehr mit dem Geist dieser Björnsonschen

Kritik am überlieferten Christentum durchdringen. Nach dieser Seite bin bedeutet ja Ritschls Theologie icon einen großen Sortschritt. Aber das Werk muß noch vertieft werden. Die Kritik am Dogma und an der Kirche allein vom Weltbild und von der Geschichte aus ist unwirksam. Es muß gezeigt werden, was von diesen alten Institutionen unsrer Sittlichkeit widerspricht und damit dem Geist des Christentums selbst. Und die sittliche Gefährlichkeit des alten Dogmas und der alten Kirche mussen vor den Richterstuhl der Liebe und Wahrheit gezogen werden. Dielleicht ist es nicht zu kühn, mit Björnson zu meinen, daß manch ein "Bischof" sein driftliches herz entdecken könnte und von einer "Ceonarda" überwunden würde. Tat vertritt Leonarda durchweg in dem großen Gespräch mit dem Bischof (II 3) das Christentum gegen die Kirche, Jesu Liebe gegen die "Rücksicht" und "Dorsicht" eines hirten auf seine "Gemeinde" und ihre Minderwertigkeit im Urteil, wie sie der kirchliche herr Justitiarius und seine frau so prachtvoll darakterisieren. Und es ist wirklich ein Sieg des Christentums über die Kirche, wenn der Bischof bekennt: "Ich habe sie gu früh und zu ftreng beurteilt, das ist eine unserer Schoffünden, und ich habe zu viel Rücksicht auf die Menschen genommen; ich besaft zu wenig von der Ciebe, die uns den Mutgeben soll, das Rechte zu tun. Und sie, die ich unter mir stehend wähnte, sie, sie hat mich dies einsehen gelehrt. . . . Ia, auch die Gemeinde, die ich leiten soll und zu der ich zu wenig Vertrauen hatte - denn auch in ihr find die meiften herzen gut -, fie ware meinem Beispiele gefolgt, hätte ich den Mut gehabt, voranzugehen. zu arm an Liebe, um es tun zu können." Das ist alles nicht schwächlich gemeint, sondern stark und groß, wie die wirkliche Liebe eines Jüngers Jesu ist. Und wundervoll endet dieses Zwiegesprach zwischen dem Bischof und seinem Neffen; nach der Beichte des alten Mannes kommt das Opfer des jungen: denn "mitunter wird uns die Liebe gegeben, damit

sie uns lehren foll, Opfer zu bringen."

Selten nur ist es einem Menschen gelungen, für das höchste in der Religion Jesu, für den Glauben auch an den, der Gottes Liebe nicht empfindet und ohne Gott durch dieses Leben gehen will, solche Worte voll Jartheit und Kraft zu sinden, wie der nordische Dichter sie hat. Wie still und groß schließt sein Roman: "Wo brave Menschen gehen, da sind Gottes Wege". Und wie wundersam ist jenes andere Wort, das würdig wäre, im Neuen Testament zu stehen: "Gottes Liebe ist kein Vorrecht der Gläubigen. Das Vorrecht der Gläubigen ist, seine Liebe fühlen und sich ihrer freuen — und in ihrem Namen das Unmögliche möglich machen zu können."

Männlichkeit und Freiheit, und dabei doch Güte und Jartheit, Liebe und Feinheit sind die Jüge dieses Christentums. Und so ist der große nordische Dichter eine der wertvollsten Mächte für die Umgestaltung der Kirchen auf ihr wahres Jiel zu aus der Dumpsheit und Enge einer "Hirten-Auffassung", die in den Gemeinden nur Schässein sieht und meint, mit dem Mittel des Gesetzes, wie der Staat, oder der Jucht, wie ein Vater, oder der bloßen Sitte, wie die Gesellschaft, über das Farteste im Menschen, seinen Glauben und sein Gewissen hersahren zu dürfen. Björnson bietet durch seine positive Mitarbeit, die über eine bloße Kritik hinausliegt, das Beste, was die individualistische Bewegung vom Ende des Jahrhunderts dem Christentum geschenkt hat.

## 2. Ueber die Kraft.

Darf das alles auch von dem Doppeldrama gesagt werden, in dem Björnson am mächtigsten zu seiner Zeit gesprochen hat? Ist "Ueber die Kraft" nur als die Widerlegung einer Abart des Christentums gemeint oder als eine Widerlegung des Christentums selber? Und einerlei, wie es sein Dichter gemeint hat, trifft es das Christentum oder nur eine Sehlbildung?

Leicht ist die Entscheidung dieser Frage gewiß nicht, besonders nicht, wenn man sie für Björnson selber stellt. Denn Björnson hat in dem Pfarrer Sang eine Gestalt so voll leuchtender Kraft und Sulle gezeichnet, so voll garten und gutigen Christentums, daß es ungeheuer schwer werden muß, seine persönliche Art und seine Religion von einander zu trennen. Das wundervolle Wort, das ich am Ende des vorigen Abschnitts zitiert habe, zeigt, wie er die letzte Liebe des Jüngers Jesu kennt. Er hat wahrlich nicht nötig zu versichern: "Bei Gott, ich bin kein Pietist, auch sprech' ich hier als Pfarrer nicht." Er ist etwas gang anderes, etwas, das den Frühling in die Krankenstube bringt, etwas Strahlendes und herrliches, etwas Sieghaftes, vor dem sich alles beugt, das alles bezwingt. Und doch einer, der nicht fordert, sondern das Unmögliche tut, weil es aus seinem innersten Wesen quillt. Kein Scheltwort kommt über seine Lippen. Als er, wie Brand, sah, daß "das Christentum auf dem Bauche kroch, — sogar vorsichtig um alle hügel herum", da hat er nicht mit wilden Sorderungen andere geftraft und gezwungen, sondern zu seiner eigenen Seele ein Wort gesprochen: "Wenn nur einer es wagte, wurden es dann nicht gleich Tausende wagen?" "Und da ward es mir klar, daß ich versuchen mußte, dieser eine gu fein. ich meine, das sollte ein jeder versuchen. Tut er es nicht, so ist er kein Gläubiger, denn glauben, das heißt die Ueberzeuqung haben, daß dem Glauben nichts unmöglich ift. - und dann diesen Glauben geigen."

Die Frau, die sein Ceben teilt, aus "einem alten nervösen Zweislergeschlecht", bezeugt ihm voll Liebe und Dankbarkeit, daß er sie nie hat zu seinem Glauben bereden oder gar zwingen wollen. "Daß man »glauben muß, um nicht verurteilt zu werden«, das, sagt er, ist Gottes Sache. Unsere Sache ist es, wahr zu sein. Dann werden wir schon glauben, — hier oder im Jenseits. Ia, er ist aus einem Guß." Und auf die Frage ihrer Schwester: "Aber er arbeitet doch für die Ausbreitung des Glaubens?" antwortet sie: "Auf seine Weise. Niemals, nein niemals mit 3wang. Er ist gegen alle unbedingt gleich rucksichtsvoll. hörst du; - gegen alle! Ach es gibt keinen andern wie ihn". Und wie quillt es aus diesem Mann hervor, unerschöpflich ist seine Kraft des Glaubens und des Liebens. Wie ist er zu seiner Frau, der einzig Ungläubigen, die er kennt: "An meiner Seele zog alles vorüber, was wir miteinander erlebt haben. Weißt du, ich glaube, liebe dich nur noch mehr, weil du meinen Glauben nicht ganz teilst; - deswegen bist du unaufhörlich in meinen Ge-Deine hingebung für mich entspricht gang beinem Wesen, beinem Willen, - hat keinen andern Ursprung. Und du bewahrtest deine Wahrheit an meiner Seite, darauf bin ich stol3." Und wie tief und wahr er ihr Opfer wertet, höher als das seine - ihm sind nicht die Tugenden der Ungläubigen nur glänzende Caster, wie das bose Wort des Kirchenvaters lautet, nein: "Wir andern, wir gaben unseren Glauben, du aber gabst dein Ceben! Welch ein Vertrauen mußt du doch zu mir haben! Wie ich dich liebe!"

Als seine Kinder zu ihm kommen, mit dem Bekenntnis, daß auch sie ihren Glauben versoren haben, da macht ihn dieses tiesste Leid seines Lebens nicht hart, nicht bitter und es erschüttert seinen Glauben nicht. Mit voller Liebe und sesten Zutrauen tritt er seinem Sohn gegenüber: "Du bist stets ehrlich gewesen. Wenn du es getan hast, — so mußtest du es tun." Und wenn ihn dies Leid doppelt hätte beugen müssen, weil er mit hilse seiner Kinder die Gattin heisen wollte, so ringt sich doppelt mutig das Dennoch seines Glaubens empor: "Habe ich nicht gezweiselt und auf die hilse anderer gewartet? Deswegen nahm Gott diese hilse von mir, deswegen hat er es zugegeben, daß auch ihr »vor dem Unmöglichen« zu Salle kamt und es mir erzähltet . . . . Jest verstehe ich es, ich sollte es allein vollbringen! Iest habe ich den Besehl erhalten; jett kann ich es auch."

Adolf Sang ist ein verklärter Brand. Da ist nichts mehr vom Alttestamentlichen, nichts von Eifer, haß und Anklage. Björnson weiß besser, wie wahres Christentum aussieht, Christentum der Gottessöhne, die wie der Dater im himmel sein wollen, der seine Sonne aufgehen läßt über die Bösen und über die Guten und regnen über Gerechte und Ungerechte.

Und eben dieser Mann stürzt mit seinem Glauben an das Unmögliche und mit seiner Forderung einer unbedingten hingabe für die Menschen sich und seine Samilie ins Elend. Die kranke Frau auf dem langen Schmerzenslager, die ihn so leidenschaft= lich liebt, ist sein Opfer. Ihr Körper hat die Sorge um ihn und den steten Kampf mit seinem Glauben nicht ertragen. All die Jahre hat sie mit ihm gerungen, vor allem um der Kinder willen: "Er kam mit einem großen Dermögen und gab fast alles fort. So mußte es sein. Das war Christentum! Und wenn er nun meilenweit zu einem armen Kranken kommt und betet, sodaß sie sich gleichsam anschließen und das Licht in sie eindringt, unmittelbar -! Zuweilen sehen sie ihn in einem schrecklichen Unwetter mitten auf dem Meer; er gang allein in einem winzig kleinen Boot: vielleicht hat er eines der beiden Kinder bei sich; denn er nahm sie mit, seit sie sechs Jahre alt waren! . . hätte ich nicht dagegen gehalten, so hätten wir jest nichts mehr zum Ceben, und er selber wäre wohl kaum mehr am Ceben. Dielleicht lebten auch die Kinder nicht mehr, — von mir selber gar nicht zu reden. — Denn ich bin am Ende." - Wie geharnischte Männer stehen die zitternden Worte im Munde der kranken Frau auf gegen den, der mit seiner unbedingten Sorderung so das Glück und das Leben seiner Samilie zertritt, fast ohne es zu sehen. Und das Stärkste wird in uns gegen diesen Mann und seinen unbedingten Opfersinn wach, wenn die totkranke grau alle Wucht einer kämpfenden Mutterliebe in den Worten ausstößt: "Ich weiß nur, wenn er den Kindern nimmt, wovon sie leben sollen, und es bosen, schlechten Menschen gibt, ober wenn er selber im Nebel übers Gebirge gehen oder im Sturm auf die See hinaus will, — da, ja da lege ich mich ihm quer in den Weg! Ich tue alles, unbedingt alles, was ich ersinnen kann, um ihn dann zu hindern! Den Kall gesetzt, er wollte es jetzt tun — —? Ich habe seit vielen Monaten nicht auf meinen Beinen stehen können; — — aber dann könnte ich es, dann könnte ich es! Ich din seit davon überzeugt! Dann tue auch ich Wunder, denn ich liebe ihn und seine Kinder."

Bu diefer übermenschlichen Sorderung gehört nun nach Biörnson deutlich auch eine übermenschliche Grundlage: das Wunder. So versteht es Sang, darum hat er das Wunder gesucht, so spricht es Bratt aus: "Die Religion ist nicht mehr das einzige Ideal der Menschen. Soll sie ihr böchstes sein. so zeigt es! Sie können für das, was sie lieben, für das Daterland, für die Samilie, für eine Ueberzeugung leben und sterben. Und da dies das höchste ist, was innerhalb der natürlichen Grenzen geleistet werden kann, und du ihnen doch etwas höheres zeigen willst, — wohlan denn, hinaus über diese Grenzen: Zeige ihnen das Wunder!" Die unbedinate Forderung, die das Opfer alles Menschlichen verlangt, sie ist unauflöslich mit dem Uebernatürlichen verknüpft. Das matte Christentum unserer Tage, das am Boden schleicht, will Sang durch das Wunder wieder in seine Jugend und in die Kraft der ersten Tage zurückführen. Und die Frau stellt sich desbalb dem Opfer in den Weg, weil sie eine Zweiflerin ist: sonst wurde auch sie das Opfer zu bringen vermögen.

Und so scheint aus dieser Tragödie des Wunders die Tragödie des Christentums zu werden. Denn "Ueber die Kraft" ist die Tragödie des Wunders und zeigt, wie das Wunder zerschmettert — den, der es hat, und seine Kinder dis ins dritte und vierte Glied. Zwei furchtbare Wahrheiten sind es, die mit vernichtender Gewalt in den beiden Dramen über unsere herzen hereindrechen, nachdem wir mit den Mitteln einer großen und zwingenden Kunst fast dis zum Glauben an

me i ne I. Individualismus.

den Sieg des Unmöglichen geführt waren.

Das Wunder bleibt ewig unsicher und gerbricht durch den 3meifel den Menfchen, der all sein Leben auf das Uebernatürliche stellt. das ist die Wahrheit, in die uns das erste Drama führt. Wie werden wir in den Bann des Wunders hineingezwungen! Da stehen wir zuerst mit der Schwester am Bett der leidenden Frau und hören ihre Klage und des Mannes jubelnde Zuversicht, wie er sie von den Bergen und den grühlingsblumen mitgebracht hat und von seinen Kindern sich bestärken lassen will: Heute muß das Wunder an seiner Frau gelingen tron ihres Unglaubens. Wir hören den Aufschrei seines herzens. als seine Kinder ihm ihren Zweifel mitteilen, und wir sehen sein mutiges Sichfinden in die Sügung Gottes. Ja, er wächst durch den Unglauben der anderen immer sieghafter empor. -Und wir erleben das erste Wunder: Der Berg stürzt auf das Pfarrhaus und die Kirche zu, in der der einsam Betende die Glocke läutet. Doch als der Sturz eben alles zu zerschmettern droht, da wendet er sich von der Kirche ab. ohne Unbeil zu tun. Still und ruhig, ohne Ahnung der furchtbaren Gefahr, ift die kranke grau eingeschlafen. haben wir das Wunder erlebt? War's ein Zufall? - Und zum zweiten Mal leben wir die Frage durch. Während draußen um die Kirche hunderte von Menschen in stiller Andacht das Singen und Beten des gläubigen Mannes in der Kirche begleiten, treten wir in die Dersammlung der Pfarrer ein, die in Sangs hause tagen. Keine Karikaturen, wie unfre Schauspieler sie immer wieder geben zu muffen meinen, sondern Menschen, echte Menschen unfrer Tage, vom Amte mude und ftumpf oder skeptisch und klug gemacht, Leute, die gelernt haben, mit Masseninstinkten und Traditionen, aber auch mit der Wissenschaft zu gehen. Mit außerordentlicher Kunft sind hier alle Standpunkte der Durchschnittstheologen und alle Standpunkte kirchlicher haltung dargestellt. Und all diese vernünftigen, matten Menschen unser Tage werden bezwungen — wie wir — durch den Zauber eines feurigen Mannes, der hierher gekommen ist, das Wunder zu schauen, um endlich in ihm den Frieden zu sinden. Sein Pfarramt hat Bratt verlassen, um das Wunder zu suchen, an allen Wunderorten Europas ist er gewesen; denn sieben Jahre lang hatte er als Geistlicher den Gläubigen das Wunder verheißen, weil es geschrieben steht, daß dem Glauben alles möglich sei und daß der Gläubige die Kraft hat, noch größere Dinge zu tun als des Menschen Sohn. "Sieben Jahre lang habe ich deswegen auch, jedesmal wenn schwere Tage kamen (und sie kamen oft, ebenso wie die schlassosen Nächte!) in heißem Gebet gerungen: wo ist die Wundermacht, die du den Gläubigen verheißen hast?" — Und nicht bloß für sich sucht er die Gewißheit, den Frieden, er sucht sie für eine ganze Welt, für eine kranke Zeit.

"Wenn sich ein Wunder unter uns zeigte, — ein so großes, daß alle, die es sahen, glaubten« —?

Zuerst würden Millionen herbeigestürmt kommen - alle, die in Not und Sehnen leben, - die Enttäuschten, die Unterdrückten, die Leidenden, alle, die Gerechtigkeit fordern . . ., in Tranen, in Jubel, ja felbst, wenn sie Gefahr liefen, auf dem Wege zu sterben, - fie würden lieber auf dem Wege da sterben als auf einem andern leben! . . Alle, die Wahrheit auf Erden suchen, würden ihnen folgen. Doran die, deren Wahrheitsdrange am größten ift, die tiefen, ernsten Sorscher, die hohen Geister. Ihre Glut würde am schönsten, ihr Glaube am gewichtigsten sein. Nicht der Wahrheitsdrang, nicht die Glaubensfähigkeit fehlt ihnen, sondern einzig und allein das Wunder!" Immer gewaltiger wird seine Rede, immer hinreißender die Klage eines vor Begeisterung und Sehnsucht lodernden herzens. Alle erheben sich, und mit leiser, bebender Stimme fleht der eben noch so weltkluge Bischof: "Ach wenn es doch käme, daß ich alter Mann es schauen dürfte." Und es kommt. Vor unsern Augen. Die Kranke steht auf von ihrem Cager.

8\*

In ihrem weißen Gewande schreitet ste langsam durch das Zimmer dem Gange zu, der nach der Kirche führt, umrauscht von dem Jubel der Menschen, die drinnen und draußen das Wunder verkünden. Da erscheint Sang in der Tür des Ganges, rasch und männlich, die Abendsonne bestrahlt sein Antlitz. Er strecht beide hände nach seiner Frau aus, die mitten im Zimmer steht. Sie sinkt in seine Arme und mit ihrer letzten Anstrengung slüstert sie ihm noch zu: "Du leuchtetest— als du kamst — mein Geliebter." Dann sinkt sie tot an ihm nieder. Er legt ihr die hand aus herz und beugt sich verwundert über sie; wie ein Kind sieht er von der Erde auf zum himmel: "Aber das war ja nicht die Absicht —? Oder —? — Oder? — " Und tot sinkt er an der Leiche seiner Frau nieder. Das "Wunder" hat ihm das herz gebrochen.

War es ein Wunder? Gibt es Wunder? Glauben alle, die es sehen? "Was meinte er mit diesem Oder?" So fragen sie, und keine andere Antwort gibt es als die Bratts: "Ich weiß es nicht. — Aber er starb daran."

Der zweite Teil des Dramas, der uns die Zukunft dieser Menschen schildert, predigt mit furchtbarer Gewalt die zweite Wahrheit: Daß die Menschen, deren Seele einmal mit diesem Unmöglichen genährt wurde, für immer aus dem Geleise sind. Bratt sinden wir wieder als den sozialistischen Organisator eines ungeheuren Streiks, durch den er in maßloser Ueberschäugung der Macht der Arbeiter die Elenden nur noch elender macht, trotz seinem herzen voll Liebe. Er endet im Wahnsinn. Elias Sang stirbt als anarchistischer Verbrecher, nachdem er eine ganze Versammlung von Fabrikanten in den Tod gesandt hat. Und woher das Furchtbare, das alles Mensch ich e vernichtet, "in dem doch allein die Erlösung ist"? Woher kommt es, daß ein Elias, daß "die Güte, mit Dynamit um sich wirst?" Denn "das Größte bei der Güte ist, daß sie schöpferisch ist.

Sie spendet von ihrem eigenen, so daß Freude, vielleicht Ueberfluß in dem Willen anderer entsteht. Wenn sie aber tötet?" — Woher kommt das? Nun im letzen Grund, so sagt uns Rahel, von der Erziehung im Christentum des Vaters. "Elias hat mit mir gelitten, was man zu leiden vermag unter der Unmenschlichkeit der Cheorien! — Man hat seine Phantasie mit dem erfüllt, was größer war als das Größte! Und hat sie dis ins Unendliche hinaufgeschraubt. Hier ist kein Grenzübergang nötig. Irgend jemand muß erkannt haben, wie leicht das Verlangen nach dem Uebermenschlichen irre zu leiten ist."

Sollte Björnson gemeint haben, mit diesen beiden erschütternden Wahrheiten das Wesen des Christentums zu treffen. so wurde er sich getäuscht und uns die Verteidigung des Christentums leicht gemacht haben. Denn das Wunder als Beweis des Glaubens liegt unterhalb der Stufe des Christentums, in den primitiven Religionen, so oft auch noch der populäre Unterricht von diesem Beweis Gebrauch machen maa. Und das Gebet als einen 3wang der Gottheit anguseben, auf den sie mit ihrer Wunderhilfe erscheinen muß, wenn er nur recht innig und fest ist, gehört ebenfalls nicht zum Christentum, sondern in die niedrigsten Religionen binein, so viele erbauliche Geschichtchen derart sich auch durch unsere Sonntagsblätter und Predigten hindurchschleppen mögen. Demgegenüber hat Björnson gang recht, zehnmal recht. Denn wie weit steht das alles noch ab von der genialen Größe, zu der sich im Pfarrer Sang solcher Glaube erhebt. Aber diese Wunderreligion ist nicht Christentum, auch wenn sie ein sonst so driftlicher Chrift wie Sang dafür hält.

Kein anderer als Jesus selbst stimmt mit Björnson ganz überein; auch er hat klar und scharf gesagt, daß auf Sand baue, wer seinen Glauben auf Wunder stügen wolle. Das Gleichnis vom reichen Mann und vom armen Cazarus hat ja

doch seine Spike in dem zweiten Wort des Vaters Abraham: "Sie haben Moses und die Propheten. Glauben fie denen nicht, so werden sie auch nicht glauben, wenn jemand von den Toten aufstünde." Was Björnson darstellt, was Jesus sagt, das beweist die Geschichte. Mögen in Courdes und in Trier viele juristisch und medizinisch beglaubigte Wunder geschehen, alauben deshalb "alle, die es sahen?" Nein, sondern nur die, denen schon vorher die Göttlichkeit der Jungfrau von Lourdes und die Glaubwürdigkeit der Menschen dort feststeht. glauben also nicht dem Wunder, sondern weil sie schon vorher Dertrauen sittlicher Art zu den Menschen und den Gottwesen Das übersehen wir meistens, weil wir alle als Kinder durch den falschen Wunderglauben geführt worden sind. uns allen klingen Bratts gewaltige Worte der Sehnsucht nach. weil man uns als Kindern diese Sehnsucht als das höchste in die Seelen gelegt hat und weil sie uns die entseklichen Zweifelstunden wieder erwecken, durch die wir alle um des Wunderglaubens willen hindurch mußten. Wann wird dies Entsehen von unsern Kindern genommen werden? Im Christentum sollte es nicht mehr möglich sein.

Denn Jesus ist noch schärfer gegen das Wunder als Björnson. Er hat die Ceute, die ein "Zeichen" von ihm forderten, ein böses und ehebrecherisches (d. h. Gott treuloses) Geschlecht gescholten; denn wer Wunder fordert, der will sich eben aus Mißtrauen und Selbstsucht nicht eher dem Ideal beugen und Gott vertrauen, als bis er zuvor auf einem äußerlichen Weg seiner Sache, seines Lohnes und der hilfe Gottes, sicher ist. Aber Gott gibt nie ein anderes Zeichen als das "Zeichen des Jonas", welches nicht — wie schon Matthäus 12, 40 mißedeutet — die Auferstehung Jesu ist, sondern die Bußpredigt an die Gewissen, wie der alte Text bei Lukas 11, 30—32 noch deutlich zeigt. Hier hat Jesus noch tieser in die Seele geschaut als der moderne Dichter. Er hat die letzte Wurzel iedes "Beweises" in der Religion bloßgelegt, nämlich den

Zweifel an ihrem Joeal, die Unlust, sich ganz einzusetzen, wenn unser Gewissen getroffen ist und das unsittliche Derlangen, erst Garantien dafür haben zu wollen, daß unser Opfer von Selbstsucht und "Glück" nicht ohne Lohn ist. Das aber ist Schlechtigkeit.

Man darf diesen klaren Worten Jesu nicht die andern entgegenstellen, in denen er scheinbar den Standpunkt seiner spätern Gemeinde vertritt, die die Wunder, wenigstens querft wieder das eine Wunder der Auferstehung, zur Grundlage des Christentums machte. Schon Daulus tat so und setzte sich mit dem Spruch: "Ift Christus nicht auferstanden, so ist euer Glaube eitel" in einen merkwürdigen Widerspruch gegen seinen andern Sat, wonach überzeugend in seiner Predigt nicht "Weisheit", philosophische Argumente, und nicht "Zeichen" sein sollten - jene fordern die Heiden, diese die Juden -, sondern allein das Kreuz Christi, in dem eben doch wieder die Predigt von der Sünde des Menschen, der Ruf an die Gewissen enthalten ist. Jesus selber hat nur einmal etwas Aehnliches gesagt nach unserer besten Quelle. Als ihn die Pharisäer wegen seiner Wunder angriffen und ihn als mit dem Teufel im Bunde verlästerten, da hat er im heiligen Trot seine Wunder im Gegenteil als Beweis für den Anbruch der Gottesherrschaft angeführt Matth. 12, 28. Und das bewies das Vorhandensein der die Krankheiten überwindenden Gotteskraft ja immerhin für beide Teile, - wenn man vorher dem Wundertäter selbst "Dertrauen" schenkte. Aber will man mit diesem Wort, das weitergehende Wort von der Zeichenforderung vernichten? — Was man sonst für das Wunder anführt, ist gang unsicher, so die Antwort Jesu auf die Frage des Täufers: "Bist du, der da kommen soll?" Wenn Jesus sagt: "Meldet dem Johannes, was ihr hört und seht: Blinde sehen und Cahme gehen, Aussätzige werden rein und Caube hören. Cote werden erweckt und Armen wird die grobbotschaft gebracht", so verraten die letten Worte zum mindesten, daß über allen Wundern ihm doch die innere Gewißheit, das

Evangelium an die Armen stand. Man kann aber den Spruch auch ganz innerlich deuten und annehmen, daß alle die vorausgehenden Worte — Worte des Jesaja sind es — von Iesus wie von Iesaja bildlich gemeint sind (Mt. 11, 4—6; Euk. 7, 22 f.).

Endlich ist gegenüber einem Sichhalten an das einzelne Wort zu fragen, welche Anschauung der religionsgeschichtlichen Stufe entspricht, die mit Jesu Gottesglauben erreicht ist. Der Wunderglaube entstammt der primitiven Religion, die in jedem auffallenden Ding oder Ereignis ein Sich-offenbarenwollen einer Gottheit zu bemerken glaubte, die das Wirken der Gottheit im Eingelnen sah, im einzelnen lebendigen ober wirkenden - oft nur wirkend geglaubten Ding ober im einzelnen Dorgang. Schon die großen polytheistischen Religionen sind eigentlich über das Wunder hinaus, denn ihnen icon find die Götter die Ordner der Dinge, Könige und herren, die sich in dem regelmäßigen Geschehen kundtun. Die Sonnengötter, die Frühlings-, himmels- und Sternengötter sind ja Geister der Ordnung und walten über der gangen Welt. Erst recht der Vater Jesu, der seine Sonne aufgehen läßt über Bose und Gute und regnen über Gerechte und Ungerechte, ohne den kein Sperling vom Dach fällt und kein haar auf dem haupte grau wird. Er hat mit dem Wunder innerlich nichts mehr zu tun.

Bratt sucht das Wunder als Beweis für seinen noch schwankenden Glauben, als Heilmittel gegen seinen Zweifel, Sang sucht das Wunder als Beweis der Echtheit und Stärke seines Glaubens. Beides ist nicht im Sinne Iesu, der kein Zeichen geben, sondern die Gewissen ergreisen will, der das Wunder nicht gesucht hat, sondern den das Wunder überrascht hat. Das zeigt deutlich schon die Geschichte der ersten Heilung, die Markus uns noch so wundervoll erhalten hat. In der Synagoge ist's, wo Jesu ein Kranker, ein Dämon für seine und seiner Zeit Anschauung vom Kranken, entgegentritt. Voll Zorn und Ingrimm heißt Jesus ihn, der seine Predigt stört, schweigen.

Darauf ein furchtbarer Anfall und ein Verstummen des Kranken. Alles jubelt: er hat ihn geheilt, er hat Macht über die Geister! Des Petrus sieberkranke Schwiegermutter erhebt sich nachher, berührt von seinen händen, vom Lager; am Abend bringt man Kranke, und viele werden gesund. Alles ist in Glauben und Verzückung. Aber in der Frühe des dämmernden Morgens ist Iesus hinausgegangen in die Einsamkeit. "Und es versolgte ihn Simon und die mit ihm waren und fanden ihn und sprechen zu ihm: »Alle suchen dich! Da antwortete er ihnen: »Kommt, laßt uns anderswohin gehen, in die nächsten Dörfer, damit ich auch dort predige. Den n dazu bin ich aus gegangen«." Mark. 1, 21—38.

So kam das Wunder zu ihm, nicht von ihm gesucht, sondern eher wie eine Versuchung. Hat doch auch die andere Quelle des Lebens Issu in ihrer Versuchungsgeschichte es gerade so dem Satan in den Mund gelegt. Und vielleicht hat sie recht damit gehabt. Issus hat gewiß "Wunder" getan — zumeist heilungen, in denen die Anschauung jener Zeit das außergewöhnliche Eingreisen übernatürlicher Mächte sah —; aber nie hat er das Wunder um des Wunders willen gesucht, wie Sang es tut, und zumal wenn er seine kleinen Kinder sinn= und zwecklos auf das stürmende Meer mitnimmt.

Iesus hat auch durchaus nicht etwa das Gebet als einen Gotteszwang angesehen, durch welchen man unter allen Umständen ein Wunder erzielt, wenn man nur indrünstig genug bete. Es gibt gewiß Worte in den Evangelien, die nach dieser Seite hin liegen oder zu liegen scheinen. Aber das Spruchgerölle mit diesem Inhalt, das Markus 11, 21—26 an das Wunder vom Seigenbaum angeschlossen hat, gewinnt erst durch den Zusammenschluß an diese ganz späte Legende die Beziehung auf das Wunder. Der echte, auch in den andern Quellen (Matth. 17, 20, Luk. 17, 6) bezeugte Spruch Jesu, daß dem Glaubenden alle Dinge möglich seien, ist nichts als der Ausdruck der Sieghaftigkeit eines echten Gottvertrauens

über die Welt. Und wer Sprüche wörtlich nimmt wie das grandiose Bild vom Bergeversehen, das Jesus anschließt, der verkennt Jesu glühende Seele und mag sehen, wie er sich abfindet mit ähnlichen überschwänglichen Worten Jesu, 3. B. mit dem zum Reichen gesprochenen vom Kamel und vom Nadelöhr. Man darf mit dem wundervollen Bild vom bergeversekenden Glauben Jesu klare und von seiner reinen Gottesanschauung ausgehenden Worte über das Gebet nicht töten wollen: "Ihr sollt nicht plappern wie die Heiden, die viel Worte machen, Euer Vater im himmel weiß, daß ihr des alles bedürfet". Ja, es bedarf eigentlich keiner Worte dem Dater gegenüber, der die Cilien auf dem Selde kleidet und die Raben nährt, auch ohne daß sie ihn darum bitten. Und das Gethsemane-Gebet ist, wenn vielleicht nicht im Wortlaut. so doch im Geiste ein ernstes Zeugnis dieser Gottinnigkeit der Seele Jesu, die Gott nicht zum Wunder zwingt, wie Sang es tut. "Nicht mein, sondern dein Wille geschehe."

Das Christentum hat also Björnson gewiß nicht mit seinen Tragödien des Wunderglaubens ins Herz getroffen, so oft auch noch heute dieser Glaube mit dem Christenglauben verwechselt wird. Es ist mir aber auch sehr fraglich, ob er es hat treffen wollen und ob er nicht vielmehr Rabel als die Verkünderin des wahren Christentums, das sich mit allem Menschlichen versöhnt hat, angesehen haben will, Rahel, der er seine schönsten und tiefften Worte in den Mund gelegt hat. In der Cat hat Rahel am Ende des zweiten Dramas die echte driftliche Stellung zum Leid gefunden: das Leid ist ihr ein Segen und eine Aufgabe geworden, da es den Menschen erst völlig reift und jum Segen für die anderen werden läßt. "Die Menschen leben ja jeder in seiner Rauchwolke. Sie sehen nicht. Wir werden dazu erzogen, ich klage niemand an. Aber der Gott, den wir mit der Zeit immer besser verstehen sollen, - er muß Teil haben an allem, was wir durch das Uebernatürliche leiden! Ie mehr, je öfter, je stärker wir klagen, um so tiefer wird Gott gefühlt. . .

Kein Ding ist ganz uns eigen, ehe es der Kummer nicht berührt hat. Kein Ideal, ehe er es nicht angehaucht hat. Kein Verstehen, ehe er uns nicht in die Augen geschaut hat. Unser Sinn ist wie ein Immer voller Besuch, — bis der Kummer eintritt, still oder barsch; da wird es unser eigen. Dann sind wir zu Hause.

Elias, Elias, erst jest verstehe ich dich, wie du es verdienst! Von nun an verlasse ich dich nicht wieder, auch das nicht, wofür du starbst. Unser Leiden soll es läutern, unsre Tränen sollen es erleuchten gleich Lichtern und es für Tausende heilig machen."

Das Christentum ihres Vaters hat das Leiden zwingen wollen durch das Wunder, ihr Bruder hat es heilen wollen durch das Entsehen, sie überwindet es, indem sie es in seiner erziehenden und heiligenden Macht erfaßt. Das ist ganz gewiß Christentum, so weit auch der leidende Gott, der aus der Natur zu den Herzen redet, vom christlichen Vater abliegen mag. Es ist doch wahres Christentum, was Rahel verkündet und lebt, und wie der Roman "Auf Gottes Wegen", so schleßt auch dies Doppeldrama mit dem Worte eines echten Jüngers Jesu: "Einer muß den Ansang machen mit dem Vergeben", einer, d. h. hier auch in Björnsons Sinne der, den die Sorberung zuerst erreicht und der am meisten zu vergeben hat.

Dennoch hieße es, sich die Sache zu leicht machen, wenn wir mit diesen Gedanken von Björnson scheiben wollten. So wahr und schön und menschlich auch Rahels Christentum ist, es ist nicht das Ganze. Und wenn Björnson in Sangs Christentum nur eine falsche Art hat zeichnen wollen, so hat er doch in Sang auch Züge verworfen, die das Christentum nicht aufgeben darf, ohne sich selbst zu verlieren. Es ist eben nicht bloß humanität in dem Sinne eines stets harmonischen Zusammenklanges aller Forderungen. Es hat eine Forderung,

die über die Kraft der meisten geht und einen Glauben an das Unmögliche, den es nicht aufgeben kann. Beides aber bekämpft Björnson ganz scharf als unmenschliche und gefähreliche Dinge.

Die Forderung des Christentums läkt Björnson von Elias wundervoll definieren: "Nur den nenne ich einen Christen, der pon Jesus das Gebeimnis der Vollkommenbeit gelernt bat und in allen Stücken danach tut." Und wie im Brand hören wir auch hier die scharfe Derurteilung der Mischmasch-Ethik als einer heuchelei oder absoluten Unzulänglichkeit: "Die anderen, - entweder ziehen fie fich so viel davon ab, daß fie die Sache mit Rube nehmen können; das paft ihnen nun; — oder sie versuchen es wirklich und — verheben sich. — Ja das ist das Wort." "Ihr Christentum ist ein Kompromik. Im Ceben wie in der Cehre beugen sie sich vor dem Bestehenden, — vor dem, was in ihrer Umgebung und in ihrer Zeit besteht, - vor Einrichtungen, vor Sitten, Vorurteilen, ökonomischen und allen möglichen Verhältnissen. Sie haben in der Cehre Auswege gefunden, so daß fie fich dem Bestehenden anpaft." Und wenn diese halben Christen ihr Ideal "bloß" durch die Cat verleugnen und von ihm abfallen, so wird für Sangs Kinder, gang und wahrhaftig wie sie sind, eben daran der lette Zweifel wach. - "Wenn nun aber diese Ideale heute noch so wenig zu den menschlichen Derhältniffen und Sähigkeiten paffen, so können sie doch wohl nicht gut von dem Allwissenden stammen." Und wir, wenn uns dies schlichte, ergreifende Geständnis noch nicht bezwungen hat, wir sind durch die kranke Frau und den jähen Ausbruch ihrer Mutterliebe so eingenommen gegen die "Vollkommenheit" Sangs, wir sind auf das andere "Unmögliche" als den Beweis dieses "Unmöglichen" so gespannt und durch das Versagen des Wunders so erschüttert, und wir erleben im zweiten Stuck das Unmenschliche dieser Gedanken noch einmal so furchtbar an dem Elend der Aermsten und dem Untergang der Besten, daß wir nicht anders zu können meinen

als einstimmen in den Ruf: Es ist über die Kraft. Es ist Wahnwitz. —

Schon oben, bei der Besprechung des Brand, wurde darauf hingewiesen, daß sich mit Notwendigkeit der Gedankengang einstellen muß: es ist über die Kraft, es ist Wahnsinn. Der Durchschnitt auch unfrer guten Menschen ist noch nicht driftlich gestimmt. Die alten Werte der Samilie, des Vaterlandes, des Berufes liegen ihnen noch näher, wenn sie ihnen vielleicht auch theoretisch nicht höher sind, als die Werte des Christentums. Man braucht bloß ein Gegenbeispiel zu nehmen. Man stelle sich Sang als Offizier por ober man stelle sich einen Krieg vor, in dem alle Männer hinaus muffen mit Einsat ihres Lebens und ihrer Samilien, das Vaterland zu verteidigen. Und sofort vollziehen wir den Schluß: Das ist das Rechte; die Frau, die darüber jammert und sich dem Mann in den Weg stellt, ist untersittlich; daß dabei Kinder leiden muffen, ist traurig, aber nicht zu andern. Ein Schurke, wer anders empfindet! Nur die höhere Stufe des Christentums, nur die Sorderung: Bringe auch im Frieden das Opfer für das Glück, für die Erziehung, für die Reinheit, den Seelenfrieden deines Mächsten, d. h. jedes hilfsbedürftigen, ja selbst für deinen Seind! laft dich aus deiner inneren Reinheit und Gute durch nichts herausbringen, auch nicht durch üble Mißhandlungen (so bir jemand einen Schlag auf den rechten Backen gibt . . .)! verzichte auf Rache und Recht! - diese Sorderungen scheinen uns "über die Kraft", scheinen uns "unmenschlich." Erst soll ein Wunder geschehen, ehe wir fie für richtig halten sollen! So sagt selbst Sang, der sie vertritt.

Man kann über Ideale nicht streiten. Wen das christliche nicht ergreift, der kann sich nicht dazu zwingen, wem es nicht aufglänzt als das, was ihn zur höhe seines und des Menschen Wesens hebt und was ihn in Schuld und Reue beugt, um ihn über sich emporzubilden, der soll sich auch nicht dazu zwingen wollen. Aber es ist das Köstlichste an ihm, daß

es "über die Kraft" ist, daß es mit der Wonne erlebt wird und mit dem Schauer, mit dem das Erhabene uns erfüllt, das uns über uns selbst hinaushebt. Wäre es nicht mehr über die Kraft, so wäre es eins der gestorbenen Ideale, eines jener toten Dinge, die den Menschen nicht gut und groß, sondern klein und und bose machen. Ein Ideal muß "über die Kraft" sein, sonst zieht es uns nicht mehr hinan. An seinem Ideal glaubt sich der Mensch empor, dem unbekannten Biel seiner Bukunft entgegen. So wird uns Björnson ein wundervoller Zeuge gegen Niehsche, der das Christentum für überwunden hält, weil er in ihm nichts mehr von einem Blick auf "ferne Meere" und in wallende Morgendämmerungen fühlt. Nein wahrlich, noch ist es "über unsere Kraft", und das ist seine Größe. Es wird auch immer "über die Kraft" bleiben. Das Christentum ist nicht ein starres Geset, das von einem andern überwunden werden könne, sondern es ist ein ewig Cebendiges, es ist Gesinnung der Liebe, die ewig wächst und sich vertieft.

Auf ein anderes sei hier noch einmal hingewiesen, das Björnson mit Ibsen teilt. Ihm ist das Christentum entweder stets die Nachahmung des armen, alles opfernden, wundertätigen Cebens Jesu ober es ist nicht. Er verwirft jeden Kompromif als nicht dem Wesen des Christentums entsprechend. So tut er wenigstens, wenn wir Sangs Cehre und das Christentum in seinem Sinn gleichsegen durfen. hat er aber Rabels Liebe für das echte Christentum gehalten, so hat er das Berechtigte in Sangs Forderung übersehen und keinen Weg gezeigt, die beiden Sormen miteinander zu versöhnen. mag es dann dahin kommen, daß bei einem Manne Rahels Art weich und schwächlich wird und wieder alles Allzu-Menschliche verteidigt. Es ist aber nicht jeder Kompromiß eine Derleugnung des Christentums; wir haben das bereits gesehen. Freilich por so manchem der amtsmatten und weltförmigen Pfarrer ober vor dem anlindertragenden Sabrikantenchriftentum, das herr Blom im zweiten Drama so wundervoll agiert,

würde es Iesu gewiß gegraust haben. Heuckler hat er nicht einmal amusant finden wollen, wie wir vielleicht herrn Blom Aber auch Jesus hat nicht alles mit dem Maß eines hölzernen Gesethes gemessen, wie es Elias tun will, wenn er schlieklich sein feines Wort vom Geheimnis der Vollkommenheit doch recht äußerlich anwendet. Jesus hat seine Sorde= rung nach dem Mann und seiner Lage gestellt und sie immer so gefast, daß alles in ihr auf die reine und liebevolle Gesinnung ankommt. Kein Gesinnungsideal verlangt von allen ein äußerlich gleiches Tun. Auch nicht von jedem, der sein Daterland liebt, wird der Schlachtentod verlangt, son= dern nur von dem, der in den Krieg giehen muß. das Christentum, als es eine Welt zu organisieren begann, sich an die alten Ideale wieder anschmiegte, und auch in ihnen Güter sah, in Samilie und Daterland, in afthetischen und gesellschaftlichen Werten, so wird das erst dann zum Verderb, wenn über ihnen das Ideal vergessen wird, und wenn die Institutionen, die der Erziehung dienen sollen, wie der Staat und die Kirche, sich an die Stelle des Ideals seine und sich für unfehlbar erklären. Wo das aber geschehen ist. da hat das dristliche Ideal sich immer wieder protestierend erhoben, auch hierin seine innerliche Art beweisend. Und Sangs Christentum ist auch nichts anderes als ein solcher Drotest und ein Anzeichen davon, daß unsere Zeit die Art des Kompromisses, die die Generation vor uns gefunden hat, für falich hält, daß sie die letten Werte des Christentums, seine ewige Cebendigkeit, seine Reinheit, Innerlichkeit und Liebe nicht mehr für gesichert hält. Denn dieser Kompromiß verschwieg die Notwendigkeit des Opfers und hatte sich satt eingerichtet in einer Welt, die doch noch lange nicht das Ideal ist.

Statt bessen muß immer aufs neue eingeschärft werden, daß jeder, so ruhig und still er auch leben mag, in die Lage kommen kann, sein alles, sein Glück und seine Lieben dem

Ideal opfern zu müssen, wie Brand, wie Sang es tun zu müssen glauben.

Nun ist das Besondere des driftlichen Ideals, daß solche Cagen nicht erst durch große äußere Umwälzungen hervortreten muffen, sondern eigentlich stets da sind, so lange Not und Ceid, Sunde und zertretene Menschenseelen in der Welt find. fie wird, wenn ich das Bild nochmals nehmen darf, ein ständiger Krieg geführt. Und zwar mit den beiden großen Mitteln: Opfer und Organisation. Jeder Jünger Jesu wird an beidem teilnehmen. Er wird in der Erziehungsarbeit der Kirche mit Ernst und Eifer stehen, so viel ihm auch an den Kirchen nicht gefallen mag, aber in jedem Augenblick bereit sein muffen, von der Organisation zum Opfer überzugehen, aus einem Diener der Kirche und des Staats, aus einem Mitgliede der Vereine, ein Diener des Einzelnen, ein helfer des "Nächsten", ein Opfernder im vollen Sinn gu werden. So ward Amos, der Rinderhirt von Thekoa, einst ein Prophet, der Jimmermann aus Nazaret ein "Messias", der Professor von Wittenberg ein Reformator.

Das führt uns wieder zurück zu dem Glauben an das, was über die Kraft ist. Denn es handelt sich bei jedem jungen Ideal um einen Glauben an etwas, was uns Opfer ist. Nur weil es lockend und geheimnisvoll vor uns steht und unsere Seelen emportragen will über das hinaus, was wir sind und können, ist uns etwas ein Ideal. Im Glauben allein ergreisen wir diese höchsten Werte, nein, sie ergreisen uns und lassen uns, wenn sie uns ergrissen haben, ein Zutrauen gewinnen zu dem Geheimnis des Lebens, das in und über den Dingen und Menschen waltet, das Zutrauen, daß dies Geheimnis groß und heilig und ein Abgrund der Liebe ist, weil es solche heiligen Werte über unsere Seelen Gewalt gewinnen läßt. Wir nennen es Gott.

Auch Björnson verweist uns am Schluß auf Credo (ich glaube) und Spera (hosse!). Aber es ist nur ein Glaube an

die Jugend und eine Hoffnung auf die Technik, die das Leben der Armen leichter machen soll. Das mutet uns nach den gewaltigen Dramen etwas kindlich an, und erweckt in uns nur ein Cacheln. Als ob die Jugend an sich besser ware als die Alten, die sich in ihr vererben und sie erziehen! Als ob die Technik nicht das Elend auch wieder schaffen hülfe, das sie zu beseitigen wünscht! Björnson weiß das selbst, und darum verweist er uns auf den Glauben an die Zukunft als an eine neue Ergiehung der Menschen, wie es Sichte icon getan hatte. "Schule soll sich an Schule schließen." Aber erziehen kann man nur für Ideale. Und nach welchem Ideal soll hier erzogen werden? Nach dem Ideal der "Menschlichkeit" erwidert uns Björnson, "denn darin allein ist die Erlösung". Aber "Menschlichkeit" ist nicht der Inhalt eines Ideals. sondern nur ein anderes Wort für "Ideal". Was menschlich ist ober sein soll, muß uns erst gesagt werden. Menschlich ift für Rahel Liebe und Güte, "humanität", aber es fraat sich eben, wo ihre Grenze ist und das "Unmenschliche" in ihr nach Björnsons Meinung anfängt; denn es war doch auch bei Sang die Liebe und Gute, die ihm das Opfer seiner Samilie und ihres Glückes abnötigte, dies Opfer, das für Björnson deutlich unmenschlich ist. Und wieder ein anderes Ideal von Menschentum hat holger, das äfthetische herrenmenschen-Ideal, das er mit großer Kraft verkündet. Ein ander Mal nennt Bratt die Werte, für die die Menschen "leben und sterben können" - ein prächtiges Wort für Ideal -, nämlich Samilie, Vaterland, Wahrhaftigkeit. Diese Werte erscheinen uns als "menschlich", weil sie älter sind als das Christentum, weil sie in fleisch und Blut übergegangen sind, weil sie leichter sind als die hriftlichen Werte. Aber auch sie sind nur insoweit Ideale, als sie noch nicht gang zur Natur geworden sind, als in ihnen immer noch etwas über die Kraft ist.

Aber sie sind nicht mehr die Ideale. Wir haben Größeres, Ferneres geschaut, das christliche Ideal, das als Ganzes noch weinel, Individualismus.

geheimnisvoll und tief ist und über die Krast: Liebe Deinen Seind! Liebe selbst Gottes Seind! Glaube an die Verlorenen, suche sie! Ueberwinde das Böse mit Gutem! Abgründe der Güte, lockend und Schrecken erregend, tun sich da vor uns auf.

Das Geheimnis des Cebens sprach in Jesus wieder einmal zu der Menschheit. Und wir wissen noch nicht, was dem Menschen danach möglich sein wird. Immer wieder zieht es uns binan, jenes geheimnisvoll aus der Serne der Ursagen herüberklingende Wort: Ihr werdet sein wie Gott. Das Wort, das Jesus aus einer Verführung zu einer Verheifzung gemacht hat: auf daß ihr Kinder seid Eures Daters im himmel, denn er läft seine Sonne aufgehen über die Bosen und über die Guten und regnen über die Gerechten und die Ungerechten. Das Christentum glaubt, daß das über die Kraft Gehende möglich werden wird. "Wer Glauben hat wie ein Senfkorn, wird Berge verseten." Nicht in dem kleinen angstlichen Sinne des Wunders, sondern in dem großen eines Neubaus des Menschenwesens und der Menschenart, des Menschenlebens und der Geschichte. Und kein Einreden der guten Ceute, auch solcher nicht, die sich Christen nennen, soll dies Lette aus dem Christenleben nehmen, jene "maflosen" hoffnungen, die die Seele emporheben, daß sie kann, was über die Kraft ist.

# Friedrich Nietssche.

Die Vollendung des Individualismus.

In Niehsche ersteigt der Individualismus seinen leuchtend= sten Gipfel. "Zarathustra" hat ihm den lockendsten Zauber geschenkt und in seinen zwei ersten Büchern das Edelste gesagt, was ihm zu sagen vergönnt ist. In Ibsen hat der Individualismus nichts Cebendiges und Sarbiges zu schaffen vermögen. Wahrheit und Freiheit sind nicht Inhalte, sondern Sormen des Cebens. Nur von bestehenden Lügen und Knechtungen her bekommen sie Sarbe und Wesen. Zarathustras Worte sind freilich oft auch nichts anderes als ein Nein zu dem, was gilt und geglaubt wird, und ein Ja nur darum, weil sie ein Nein zu einem Nein sind, ja das ganze Buch hat den schönften Glang seines Wesens aus dem verhaften Bibelbuch gewonnen, als dessen Gegenstück es gedacht ist: tropdem hat man dem Zarathustra zuzugestehen, daß ein neues, vielfarbiges Ideal, belebt von der Sulle einer Dichterseele, aus ihm redet. Nietsiche hat sich mit Recht dem Individualismus in der Ibsenschen form überlegen gefühlt. "Der Individualismus ist eine bescheidene und noch unbewußte Art des Willens zur Macht"; hier scheint es dem Einzelnen icon genug, freigukommen von einer Uebermacht der Gesellschaft (sei diese nun die des Staates oder der Kirche . . .). Er sest sich nicht als Person in Gegensat, sondern bloß als Einzelner; er vertritt alle Einzelnen gegen die Gesamtheit. Das heißt, er sest sich instinktiv gleich an mit jedem Einzelnen; was er erkämpft, das erkämpft

er nicht sich als Person, sondern sich als Einzahl gegen die Gesamtheit" 15, 359. Der letzte Satz in seiner Schärfe und mit seinem Versuch, den Individualismus mit dem demokratischen "Aberglauben" gleich zu setzen, trifft freilich Ibsen nicht, sondern eher Männer wie Stirner; aber es liegt auch darin eine berechtigte Kritik an der bloßen Forderung: "Wahrheit und Freiheit".

Aus dem Abarund des Schopenhauerschen Dessimismus. der ihn viel zu früh, fast ist es lustig zu sagen, nach einem unbefriedigten und gequälten Suchsensemester in Bonn überfallen hatte, ist Nieksches eigenes Cebensideal langsam und mühsam aufgestiegen. Unter dem starken Einfluß Richard Wagners hat er sich selbst noch Jahre lang verschwiegen, was da alles in seiner im Grund gesunden und wahrhaftigen Natur ans Licht wollte gegen die angelernte Weisheit eines alten, im Kampfe mit der Welt und sich mude gewordenen Mannes, die dazu weder von diesem noch von seinen Anhängern gang ernst genommen wurde. Je mehr sich Nietsiche gegen die Erkenntnis von der Lüge der Lebensverneinung innerlich sträubte, um so gewaltiger wuchs der Lebensdrang in ihm empor; je mehr er das Individuum im Schopenhauerischen Sinn nur als ein Spiel des großen Lebenswillens anzuschauen sich zwang, um so mehr stieg es als der höchste Wert alles Lebendigen und Geformten por seiner Seele auf. Und je schärfer er den Pessis mismus zu erfassen und zu glauben sich mühte, um so mehr kam er von ihm los. Als er endlich unter dem Einfluß der neuen Wissenschaft, besonders unter dem Einfluß des Dositivismus und Darwinismus, mit Schopenhauer und infolge versönlicher Enttäuschungen mit Wagner brach, ergriff er nur eine Zeitlang die Skepsis und die Aufklärung der 70er Jahre. die wir oben kennen gelernt haben. Aus dem haß gegen die "Derführer" seiner Jugend und aus der neuen Wissenschaft wuchs ihm langsam ein neues Ideal, das Ideal des großen Menschen, des "Uebermenschen" empor. Die altruistischen ethischen Solgerungen des englischen Darwinismus, der das Ideal des Menschentums von den Bienen und Ameisen ableitete, und der moderne Sozialismus mit seiner Verstaatlichung des Individuums schienen ihm bald nur die Fortsetzung und Umgestaltung der verderblichen Mitseidsmoral Schopenhauers und des Christentums, eine Erniedrigung und Verneinung des Cebens, das in Kampf und Zuchtwahl ihm nicht die Masse, sondern die höherentwicklung der Art zu wollen schien.

Ein ganz Persönliches kam hinzu: seine Krankheit. Nicht die Geisteskrankheit, die ihn später übersiel, sondern eine Kränklichkeit des Magens und eine Nervosität und Augenschwäche, von der die Aerzte beurteilen mögen, ob sie mit seiner späteren Gehirnkrankheit in Zusammenhang steht. Was ihm die Krankheit war, das hat er selbst oft bekannt; die Dorreden seiner Werke zeugen von ihr. Dor seine Seele trat da immer bedeutender und sockender das Ideal eines ganz gesunden, an Leib und Seele übermächtigen Menschen, der das Leben emporsührt zu ungekannten höhen einer Größe und Güte jenseits der alten, sebensverneinenden altrusstischen Mitleidsmoral, jenseits von "Gut und Böse".

Aus all diesem Nein ist das große Ia geboren, das im Jarathustra so übermütig mit "Lachen und Canzen" verkündigt wird, vor allem das Ia zum Leben, zum Leben "wie es ist" ohne Vorbehalt, doch mit der Hossnung, daß es ein Höheres will, als das Höchste, was es jeht kennt, als den Menschen.

"Als ich zu den Menschen kam, da fand ich sie sitzen auf einem alten Dünkel: Alle dünkten sich lange schon zu wissen, was dem Menschen gut und bose sei.

Eine alte müde Sache dünkte ihnen alles Reden von Tugend; und wer gut schlafen wollte, der sprach vor Schlafengehen noch von "Gut" und "Böse".

Diese Schläferei störte ich auf, als ich lehrte: was gut und böse ist, das weiß noch Niemand: — es sei denn der Schaffende. —

Das aber ist der, welcher des Menschen Ziel schafft und der Erde ihren Sinn gibt und ihre Zukunft: Dieser erst schafft es, daß etwas gut und bose ist.

Und ich hieß sie ihre alten Cehr-Stühle umwerfen, und wo nur jener alte Dünkel gesessen hatte; ich hieß sie lachen über ihre großen Cugend-Meister und Heiligen und Dichter und Welt-Erlöser." 6, 287 f.

Und was ist dies Ziel? Dem Ceben selbst hat Nietssche es abgelauscht, dem Ceben, das er so liebt und welches das höchste Gut ist und die einzige Wahrheit:

"Der traf freilich die Wahrheit nicht, der das Wort nach ihr schoß vom »Willen zum Dasein«: diesen Willen — gibt es nicht!

Denn: was nicht ist, das kann nicht wollen; was aber im Dasein ist, wie könnte das noch zum Dasein wollen!

Nur, wo Ceben ist, da ist auch Wille: aber nicht Wille zum Ceben, sondern — so lehre ich's dich — Wille zur Macht!

Dieles ist dem Cebenden höher geschätzt als Ceben selber; doch aus dem Schätzen selber heraus redet — der Wille zur Macht! —

Also lehrte mich einst das Leben: und daraus löse ich euch, ihr Weisesten, noch das Rätsel eures Herzens." 6, 168.

Macht, erhöhte Macht, ist darum auch das Wesen des neuen Ideals. Macht des Leibes und der Seele, Macht über Dinge und Menschen, über Gedanken und Ideale.

"Ich lehre euch den Uebermenschen. Der Mensch ist Etwas, das überwunden werden soll. Was habt ihr getan, ihn zu überwinden?

Alle Wesen bisher schusen Etwas über sich hinaus: und ihr wollt die Ebbe dieser großen Slut sein und lieber noch zum Tiere zurückgehn, als den Menschen überwinden? . . .

Seht, ich lehre euch den Uebermenschen!

Der Uebermensch ist der Sinn der Erde. Euer Wille sage: Der Uebermensch sei der Sinn der Erde! Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt der Erde treu und glaubt denen nicht, welche euch von überirdischen hoffnungen reden! Gistmischer sind es, ob sie es wissen oder nicht.

Verächter des Cebens sind es, Absterbende und selber Vergiftete, deren die Erde müde ist: so mögen sie dahinsahren!" . . . 6, 13.

All unfre jezige Ethik führt den Menschen seinem kläglichen Ende zu, dem Absterben:

"Wehe! Es kommt die Zeit, wo der Mensch nicht mehr den Pfeil seiner Sehnsucht über den Menschen hinaus wirft, und die Sehne seines Bogens verlernt hat, zu schwirren!....

Wehe! Es kommt die Zeit des verächtlichsten Menschen, der sich selber nicht mehr verachten kann.

Seht! Ich zeige euch den letten Menichen.

»Wir haben das Glück erfunden« — sagen die letzten Menschen und blinzeln.

Sie haben die Gegenden verlassen, wo es hart war zu leben: denn man braucht Wärme. Man liebt noch den Nachbar und reibt sich an ihm: denn man braucht Wärme.

Krankwerden und Mißtrauen-haben gilt ihnen sündhaft: man geht achtsam einher. Ein Tor, der noch über Steine oder Menschen stolpert! . . .

Man arbeitet noch, denn Arbeit ift eine Unterhaltung. Aber man sorgt, daß die Unterhaltung nicht angreife.

Man wird nicht mehr arm und reich: Beides ist zu beschwerlich. Wer will noch regieren? Wer noch gehorchen? Beides ist zu beschwerlich.

Kein hirt und Eine herde!" 6, 20.

Vor diesem Ende gilts den Menschen zu retten, ihn aufzurufen zu dem neuen Ideal.

"Also heischt es meine große Liebe zu den Fernsten: schone deinen Nächsten nicht! Der Mensch ist etwas, das überswunden werden muß...

Ueberwinde dich selber noch in deinem Nächsten: und ein Recht, das du dir rauben kannst, sollst du dir nicht geben lassen.

Was du tust, das kann dir keiner wieder tun. Siehe, es gibt keine Vergeltung.

Wer sich nicht befehlen kann, der soll gehorchen. Und Mancher kann sich befehlen, aber da fehlt noch viel, daß er sich auch gehorche! . . . " 6, 291.

Und was sind die Einzelzüge dieses neuen Ideals? Wahr sein:

"Wahr sein — das können wenige! Und wer es kann, der will es noch nicht! Am wenigsten aber können es die Guten.

O diese Guten! — Gute Menschen reden nie die Wahrheit; für den Geist ist solchermaßen gut sein eine Krankheit.

Sie geben nach, sie ergeben sich, ihr herz spricht nach, ihr Grund gehorcht: wer aber gehorcht, der hört sich selber nicht!...

Das verwegene Wagen, das lange Mißtrauen, das grausame Nein, der Ueberdruß, das Schneiden ins Cebendige — wie selten kommt das zusammen! Aus solchem Samen aber wird — Wahrheit gezeugt!" 6, 293.

Macht und Kampf mutig wollen:

"Du sollst nicht rauben! Du sollst nicht totschlagen!« solche Worte hieß man einst heilig: vor ihnen beugte man Knie und Köpfe und 30g die Schuhe aus.

Aber ich frage euch: wo gab es je bessere Räuber und Totsschläger in der Welt, als es solche heiligen Worte waren?

Ist in allem Ceben selber nicht — Rauben und Cotschlagen? Und daß solche Worte heilig hießen, wurde damit die Wahrheit selber nicht — totgeschlagen?

Ober war es eine Predigt des Todes, daß heilig hieß, was allem Leben widersprach und widerriet?" 6, 295.

Frei sein durch ein neues, höchstes Ziel:

"Frei nennst du dich? Deinen herrschenden Gedanken will

ich hören und nicht, daß du einem Joche entronnen bist.

Bist du ein solcher, der einem Joche entrinnen durfte? Es gibt manchen, der seinen letzten Wert wegwarf, als er seine Dienstbarkeit wegwarf.

Frei wovon? Was schiert das Zarathustra! Hell aber soll mir dein Auge künden: frei wozu?

Kannst du dir selber dein Böses und dein Gutes geben und deinen Willen über dich aufhängen wie ein Geseth? Kannst du dir selber Richter sein und Rächer deines Gesethes?" 6, 92.

Dornehm sein:

"Also will es die Art edler Seelen: sie wollen nichts um son st haben, am wenigsten das Leben.

Wer vom Pöbel ist, der will umsonst leben; wir anderen aber, denen das Leben sich gab, — wir sinnen immer darüber, was wir am besten dagegen geben!

Und wahrlich, dies ist eine vornehme Rede, welche spricht: »was uns das Ceben verspricht, das wollen wir dem Ceben halten«!

Man soll nicht genießen wollen, wo man nicht zu genießen gibt. Und — man soll nicht genießen wollen!

Genuß und Unschuld nämlich sind die schamhaftesten Dinge: Beide wollen nicht gesucht sein. Man soll sie haben, aber man soll eher noch nach Schuld und Schmerzen su ch en! — " 6,291 f.

Dem Seinde ein Seind sein, stark und trotig:

"So ihr einen Feind habt, so vergeltet ihm nicht Böses mit Gutem: denn das würde beschämen. Sondern beweist, daß er euch etwas Gutes angetan hat.

Und lieber zürnt noch, als daß ihr beschämt! Und wenn euch geslucht wird, so gefällt es mir nicht, daß ihr dann segnen wollt. Lieber ein wenig mitsluchen!" 6, 100.

Nicht den beliebigen "Nächsten" lieben, sondern den Freund und nur den Freund, der das Ideal mit liebt, denn nur dem "fernsten" Menschen, dem "zukünftigen" soll Liebe und Opfer gelten: "Rate ich euch zur Nächstenliebe? Lieber poch rate ich euch zur Nächsten-Slucht und zur Fernsten-Liebe!

höher als die Liebe zum Nächsten steht die Liebe zum Fernsten und Künftigen; höher noch als die Liebe zu Mensschen gilt mir die Liebe zu Sachen und Gespenstern....

Ihr haltet es mit euch selber nicht aus und liebt euch nicht genug: nun wollt ihr den Nächsten zur Liebe verführen und euch mit seinem Irrtum vergolden....

Ihr ladet euch einen Zeugen ein, wenn ihr von euch gut reden wollt; und wenn ihr ihn verführt habt, gut von euch zu denken, denkt ihr selber gut von euch...

Nicht den Nächsten lehre ich euch, sondern den Freund. Der Freund sei euch das Fest der Erde und ein Vorgefühl des Uebermenschen." 6, 88 f.

Nichts unterdrücken, sondern alles entwickeln, aber groß und frei, daß es der mächtigste Ausdruck dessen werde, was Menschenart vermag:

"Wollust, herrschsucht, Selbstsucht: diese Drei wurden bisher am besten verflucht und am schlimmsten besteu- und belügenmundet, — diese Drei will ich menschlich gut abwägen....

Wollust: dem Gesindel das langsame Seuer, auf dem es verbrannt wird; allem wurmichten Holze, allen stinkenden Lumpen der bereite Brunst- und Brodelosen.

Wollust: für die freien Herzen unschuldig und frei, das Garten-Glück der Erde, aller Zukunft Dankes-Ueberschwang an das Jetzt.

Wollust, nur dem Welken ein süßlich Gift, für die Cöwen-Willigen aber die große Herzstärkung, und der ehrfürchtig geschonte Wein der Weine . . . .

Wollust: — doch ich will Zäune um meine Gedanken haben und auch noch um meine Worte: daß mir nicht in meine Gärten die Schweine und Schwärmer brechen! —

Herrschsucht: die Glüh-Geißel der härtesten Herzensharten;

die grause Marter, die sich dem Grausamsten selber aufspart, die düstere Flamme lebendiger Scheiterhaufen . .

Herrschsucht: das Erdbeben, das alles Morsche und Höhelichte bricht und aufbricht; die rollende grollende strafende Zerbrecherin übertünchter Gräber . . . .

Herrschsucht, die abet lockend auch zu Reinen und Einsamen und hinauf zu selbstgenugsamen Höhen steigt, glühend, gleich einer Liebe, welche purpurne Seligkeiten lockend an Erdenhimmel malt.

Herrschsucht: doch wer hieße es Sucht, wenn das Hohe hinab nach Macht gelüstet! Wahrlich, nichts Sieches und Süchtiges ist an solchem Gelüsten und Niedersteigen!

Daß die einsame höhe sich nicht ewig vereinsame und selbst begnüge; daß der Berg zu Tale komme, und die Winde der höhe zu den Niederungen: —

O wer fände den rechten Cauf- und Cugendnamen für solche Sehnsucht! — "Schenkende Cugend" — so nannte das Unnennbare einst Zarathustra.

Und damals geschah es auch — und wahrlich, es geschah zum ersten Male! —, daß sein Wort die Selbst ucht selig pries, die heile, gesunde Selbstsucht, die aus mächtiger Seele quillt: —

— aus mächtiger Seele, zu welcher der hohe Ceib gehört, der schöne, sieghafte, erquickliche, um den herum jedwedes Ding Spiegel wird . . .

Von sich weg bannt sie alles Feige; sie spricht: Schlecht — das ist feige! Verächtlich dünkt ihr der immer Sorgende, Seufzende, Klägliche und wer auch die kleinsten Vorteile aufliest . . .

Derhaßt ist ihr gar und ein Ekel, wer nie sich wehren will, wer giftigen Speichel und böse Blicke hinunterschluckt, der Allzu-Geduldige, Alles-Dulder, Allgenügsame, das nämlich ist die knechtische Art.

Ob Einer vor Göttern und göttlichen Suftritten knech-

tisch ist, ob vor Menschen und blöden Menschen-Meinungen: alle Knechtsart speit sie an, diese selbstsucht!...

Und Das gerade sollte Tugend sein und Tugend heißen, daß man der Selbstsucht übel mitspiele! Und »selbstlos« — so wünschten sich selber mit gutem Grunde alle diese weltsmüden Feiglinge und Kreuzspinnen.

Aber denen allen kommt nun der Tag, die Wandlung, das Richtschwert, der große Mittag: da soll Vieles offenbar werden!

Und wer das Ich heil und heilig spricht und die Selbstssucht selig, wahrlich, der spricht auch, was er weiß, ein Weisssager: Siehe, er kommt, er ist nahe, der große Mittag!" 6, 274 ff.

Und wie sie nicht klein ist und seige, nicht "süchtig" und "ängstlich", diese heile Selbstsucht und herrschsucht, so ist sie auch ein Segen für alle. Denn ob sie Freunde oder Seinde sind: aus den reichen Quellen der starken Menschen sließen die Ströme des Glücks und der Kraft hinüber ins dürstende Land:

"Ungemein ist die höchste Tugend und unnüglich, leuchtend ist sie und mild im Glanze: eine schenkende Tugend ist die höchste Tugend.

Wahrlich, ich errate euch wohl, meine Jünger: ihr trachtet, gleich mir, nach der schenkenden Tugend. Was hättet ihr mit Kahen und Wölfen gemeinsam?

Das ist euer Durst, selber zu Opfern und Geschenken zu werden: und darum habt ihr den Durst, alle Reichtümer in eure Seele zu häusen.

Unersättlich trachtet eure Seele nach Schätzen und Kleinodien, weil eure Tugend unersättlich ist im Verschenken-Wollen.

Ihr zwingt alle Dinge zu euch und in euch, daß sie aus eurem Borne zurückströmen sollen als die Gaben eurer Liebe. . . .

Wenn euer herz breit und voll wallt, dem Strome gleich, ein Segen und eine Gefahr den Anwohnenden: da ist der Ursprung eurer Tugend.

Wenn ihr erhaben seid über Cob und Tadel, und euer Wille allen Dingen besehlen will, als eines Liebenden Wille: da ist der Ursprung eurer Tugend.

Wenn ihr das Angenehme verachtet und das weiche Bett, und von den Weichlichen euch nicht weit genug betten könnt: da ist der Ursprung eurer Tugend.

Wenn ihr Eines Willens Wollende seid, und diese Wende aller Not euch Notwendigkeit heißt: da ist der Ursprung eurer Tugend.

Wahrlich, ein neues Gutes und Böses ist sie! Wahrlich ein neues tieses Rauschen und eines neuen Quelles Stimme!

Macht ist sie, diese neue Tugend; ein herrschender Gedanke ist sie, und um ihn eine kluge Seele: eine goldene Sonne, und um sie die Schlange der Erkenntnis." 6, 110 ff.

So stehen Zarathustras Jünger in der Welt, den Sinn des Cebens deutend und dem Ceben zu einem Sinn verhelfend:

- "O meine Brüder, ich weihe und weise euch zu einem neuen Adel: ihr sollt mir Zeuger und Züchter werden und Säemänner der Zukunft, —
- wahrlich, nicht zu einem Abel, den ihr kaufen könntet gleich den Krämern und mit Krämer-Golde: denn wenig Wert hat alles, was seinen Preis hat.

Nicht, woher ihr kommt, mache euch fürderhin eure Ehre, sondern wohin ihr geht! Euer Wille und euer Suß, der über euch selber hinaus will, — das mache eure neue Ehre...

O meine Brüder, nicht zurück soll euer Adel schauen, sondern hin aus! Dertriebene sollt ihr sein aus allen Vaterund Urväterländern!

Euer Kinder Cand sollt ihr lieben: diese Liebe sei euer neuer Adel, — das unentdeckte, im fernsten Meere. Nach ihm heiße ich eure Segel suchen und suchen!

An euren Kindern sollt ihr gut machen, daß ihr eurer Väter Kinder seid: alles Vergangene sollt ihr so erslösen!" 6, 296 f.

Ich habe Nietzsche selber sprechen lassen, das für mein Gefühl Edelste und das Umstrittenste ausgesucht und seine Polemik so viel als möglich weggelassen. Denn der haß, der aus ihm spricht, könnte wieder haß erregen und den vollen Eindruck stören, den man doch erst einmal von seinem Ideal gewinnen muß.

Freilich nicht lange hat Nietsche auf dem höhepunkt seines Schaffens gestanden, den das Zarathustra-Ideal bezeichnet. Schon im Zarathustra selbst sind nur die drei ersten Teile echt; der vierte gehört jener im Jahr 1884 einsehenden immer trüber werdenden Epoche an, in der der einsame Mann, im Gefühl, etwas Einzigartiges geschaffen zu haben und von niemand gehört zu werden, immer gellendere Tone anschlug, um sich verständlich zu machen, und in der die Krankheit immer gieriger nach ihm griff. Vorüber war jene Zeit des Schaffens, in der er "von einer vollkommenen Rüftigkeit und Geduld war", "qut schlief und viel lachte" - "der Leib ist begeistert: lassen wir die »Seele« aus dem Spiel". - (6, 484). Diese Worte aus seinem letten Arbeitsjahre (1888) zeigen, worauf die Entwicklung des kranken Mannes hinlief: er schaute schlieklich alles nur noch unter der Sormel Krankheit - Gesundheit, alles Seelenleben ward ihm eine physiologische Frage, der "Wille gur Macht" ist wieder dran, gum Willen zum Leben, ja zur Gesundheit zu werden.

Man muß sich freilich vor Augen stellen, daß wir von dem letzten großen Werke Nietzsches nur Trümmer haben: einzelne vollendete Teile wie die Schriften gegen Wagner und den Antichristen, meist nur Kritik, und einen wirren Hausen behauener und unbehauener Quadern zum Bauen: die Aphorismen, die unter dem Titel "der Wille zur Macht" im 15. Bande stehen. Und gerade das Positive, "das aristokratische Ideal", ist am kürzesten bedacht in diesen Entwürfen, oft kommt Nietzsche auch hier vom Nein nicht los.

Lebenwollen und Gesundseinwollen sind

die letten Ideale des kranken Mannes gewesen. Anders sein als das "Krankhafte", das ist endlich der einzige Wunsch, der diesem müden Leibe entquoll. Wenn er in einer Lebensaus= sicht die Rube und Stille zu finden meint, die ihn, den Kranken, lockt, da nennt er sie krank, da bäumt er sich auf, da erkennt er seine Versuchung, da flucht er der Verführung, die ihm das Sterben so lieblich malt und ihn in den Tod hineinziehen möchte. Seine innerste Sehnsucht nach Gesundheit und Kraft berauscht sich an dem Bilde der Wildheit, die ehedem in der Welt war, ehe dies Christentum kam, ehe die Ideale kamen, ehe die Kultur war, ehe der Mensch "zahm" war - ehe er Mensch war. Man hört noch den tiefsten Sehnsuchtslaut dieses wunden herzens aus dem hohn über den Menschen: "Er ist durchaus keine Krone der Schöpfung, jedes Wesen ist, neben ihm, auf einer gleichen Stufe der Vollkommenheit . . . Und indem wir das behaupten, behaupten wir noch zu viel: der Mensch ist, relativ genommen, das mißratenste Tier, das krankhafteste, das von seinem Instinkt am gefährlichsten abgeirrte." - 8, 229.

Nietzliches Philosophie ist die Geschichte seines Lebens. Nicht darum kann es sich zuletzt bei ihm handeln, daß man ihn widerlegt, sondern darum, daß man ihn versteht. Denn ihn verstehen, heißt ihn überwunden haben. Das heißt aber auch, von ihm das Beste gelernt haben. Denn in diesem geisteszewaltigen Menschen mit der zarten Seele hat sich die Geschichte der seinsten Geister vom Ende des 19. Jahrhunderts mit einer Tiese und Gewalt abgespiegelt, wie selbst in Ihsen nicht. Darin liegt ebensosehr der Zauber seiner Bücher wie in der Sprachgewalt, die er in seinen besten Stunden besaß und die nur hin und wieder durch Plattheit und Wortwitz gedrückt ist. Er hat es wagen dürsen, in seinem letzten Buch die Geschichte seiner Seele als die Geschichte des europäischen Nihislismus und dessen Ueberwindung zu beschreiben. Und in der Tat, ihm gab ein Gott mehr als allen, zu sagen, was die

Besten und Tiefsten seiner Zeit litten. Und er wußte das auch: "Was liegt an mir, wenn man mir nicht auch meine schlechten Argumente glaubt?" 5, 251. Niemand hat so erschütternd wie er beschreiben können, wie der Atheismus die europäische Menscheit überfiel und das Leben sinnlos machte. wie das große "Umsonst" an alle Türen pochte und es hohl durch alle früher an Schönheit und Güte reichen Gemächer der Seele dröhnte. Niemand hat die grundstürzende Tendenz unserer Geschichtsforschung, vor der alles "relativ" wurde und nichts mehr groß und wahr zu bleiben schien, so rasch und peinvoll gefühlt wie er und keiner das entsekliche Nichts so geschaut, das aus der naturwissenschaftlichen Entwicklungslehre aufdämmerte, wenn man nicht mehr mit dem alücklichen Optimismus erfolgreicher Gelehrtenarbeit, sondern nur als Mensch vor ihr stand und von ihr alle Ideale, selbst den Glauben an die Möglichkeit der Wahrheit genommen bekam. hat den Ekel por der sogenannt-driftlichen Mischmasch-Moral kräftiger und entsetzter ausdrücken können als dies heiße herz. Keiner hat in einer verzärtelten und skeptischen Zeit, welcher der Intellekt für Willen und Tun keine Ideale mehr gelassen hatte, so nach Kraft und Gesundheit gerufen wie dieser kranke Mann, der sein Schaffen seiner Krankheit abringen mußte. Und weil all das in den Seelen der Kinder unserer Zeit tief innen lebendig war und unausgesprochen ruhte, bis seine Leidenschaft ihm Stimme verlieh, darum hat er so außerordentlich gewirkt.

Ihn verstehen, das heißt ihn auch überwunden haben. Nur wer ihn nicht selbst als einen Ausdruck der inneren Not des intellektuellen Europa am Ende des Iahrhunderts begreift, ist in Gesahr, ihm bedingungslos zu versallen. Und wer nie diese Not gespürt hat, der wird ihn nie verstehen.

So könnte ich mich damit begnügen, sein Ceben zu erzählen und eben darin zu zeigen, nicht wie er alte Werte der Menschheit gestürzt hat — worin er seines Cebens Werk sah —,

sondern wie er die ewigen Werte der Menscheit durch seine Kritik von all dem wüsten Schutt befreit hat, den menschliche Kleinheit und erbärmliche Selbstucht über sie gehäuft hat bis zum Ersticken. So wird die Geschichte von seinem Lebenswerk urteilen. Aber es wäre gewiß falsch, wollte ich ihn nur geschichtlich verstehen. So hat er sich selbst nicht verstanden — sondern er wollte seine Gründe widerlegt haben — und so verstehen ihn die meisten seiner Leser nicht. Ihnen ist er noch ein Gegenwärtiger, der für ihr Empsinden die Wissenschaft und die menschliche Sehnsucht nach Größe und Krast sür sich hat gegen die alten Werte der Menscheit, die von der Gemeinheit und Selbstschaft, von der Dummheit und Halbheit noch gestügt werden, Kolosse mit tönernen Süßen, deren Fall nahe sei und alle die zerschmettern werde, die ihre Leiber und Seelen ihnen noch zur Stüge bieten.

Darum wollen wir hören, was Nietsiche gegen das Christentum zu sagen hat; es ist Altes und Neues. Nicht alles ist sein eigen und aus seinem "neuen" Ideal gewachsen, aber alles persönlich erlebt und bestrahlt von der Glut seiner lodernden In manchem ist er noch ein Kind des 18. Jahrhunderts; nicht ohne Grund hat er Voltaire eines seiner "freigeistigen" Bücher gewidmet. Meist aber sind es die Gedanken der neuen Wissenschaft des 19. Jahrhunderts, was ihm die alte Glaubenswelt gestürzt hat, was ihm Gott und die jenseitige Welt als Phantasmen erscheinen läßt. Und stärker als dies alles empfand er sein Eigenes: "Das ist es nicht, was uns abscheidet, daß wir keinen Gott wiederfinden, weder in der Geschichte, noch in der Natur, noch hinter der Natur, sondern daß wir, was als Gott verehrt wurde, nicht als »göttlich., sondern als erbarmungswürdig, als absurd, als schädlich empfinden, nicht nur als Irrtum, sondern als Verbrechen am Ceben . . . Wenn man uns diesen Gott der Christen bewiese, wir würden ihn noch weniger zu glauben wiffen". 8, 281.

meinel, Individualismus.

## Das Wesen des Christentums. Jesus.

### 1. Das Christentum der Gegenwart.

Ehe wir mit Nietzsche um das Christentum kämpfen, müssen wir uns klar werden, wie er das Wesen des Christentums bestimmt und welche Quellen ihm für diese Wesensbestimmung sließen, sonst streiten wir vergeblich miteinander. Und es wird sich auch sofort zeigen, daß schon in dieser Frage der Streit mit ihm anheben muß. Iwar darin wird der historiker, auch wenn er gleichzeitig ein Christ der Gegenwart ist, ihm recht geben, daß man das Christentum der Gegenwart nicht ohne weiteres als das Wesen dieser Religion ansehen darf, und selbst dann nicht, wenn man sich bewußt ist, für seine Person nicht unter Nietzsches bissige Kritiken dieses "modernen" Christentums zu fallen, wie sie etwa die solgende Stelle enthält:

"Die wirklich aktiven Menschen sind jest innerlich ohne Christentum, und die mäßigeren und betrachtsameren Menschen des geistigen Mittelstandes besitzen nur noch ein zurechtgemachtes, nämlich ein wunderlich vereinfachtes Chriften-Ein Gott, der in seiner Liebe alles so fügt, wie es uns schließlich am besten sein wird, ein Gott, der uns unsere Tugend wie unser Glück gibt und nimmt, so daß es im ganzen immer recht und gut zugeht und kein Grund bleibt, das Leben schwer zu nehmen oder gar zu verklagen, kurz, die Resignation und Bescheidenheit zur Gottheit erhoben, - das ist das Beste und Cebendigste, was vom Christentum noch übrig geblieben ist. Aber man sollte doch merken, daß damit das Christentum in einen sanften Moralismus übergetreten ist: nicht sowohl "Gott, Freiheit und Unsterblichkeit" sind übrig geblieben, als Wohlwollen und anständige Gesinnung und der Glaube, daß auch im ganzen All Wohlwollen und anständige Gesinnung herrschen werden: es ist die Euthanasie des Christentums." 4, 88.

Noch viel schlimmer ist er mit Recht auf jenes Mischmasch-

Christentum zu sprechen, das den Hohn aller Ganzen und Wahrhaftigen aufruft — aber auch ihre Ungerechtigkeit. Doch wollen wir an einem spätern Ort uns mit Nietziche darüber auseinandersehen. In ihm jedenfalls liegt das Wesen dieser Religion für Nietzsche nicht, dafür ist das moderne "Christentum" zu "matt und verbraucht", zu "halb und linkisch", zu "willkürlich-fanatisch" und vor allem zu "unsicher". 4, 58.

## 2. Jejus und die Kirche.

Ebensowenig wie das gegenwärtige Christentum ist aber das Evangelium Jesu für Niehsche das Wesen dieser Religion. Denn nach seiner Meinung ist Jesus gang und gar aus der Entwicklung seiner Religion, wie sie mit Paulus anbebt, herauszunehmen. Wenn man will, kann man darum auch sagen: "im Grunde gab es nur einen Christen, und der starb am Kreu3" 8, 265. Das Evangelium Jesu ward gefolgt von dem "Dysevangelisten Paulus", der mit dem haß der Unterdrückten, der Juden und der Proletarier, sein Leben daran setzte und mehr noch - sein Gewissen, das römische herrenvolk zu vernichten. Er erkannte in Jesus den Dernichter des Gesethes und aller Kultur, aber was dort reine Innerlich= keit war, das wird nun ein politischer Kampf um die Macht. in dem dann auf seiten des "Christentums" alle Raceinstinkte und jene furchtbare Cebre vom Weltgericht und von dem "ewigen" Leben streiten.

Auch Jesu Gegner ist Nietziche; denn Jesus predigte, wie er meint, nicht die Lehre vom Leben, das Ja zu allem, was Fülle und Kraft ist, sondern ein Nein zu allem Frohen, auch er entstammt jener Decadence, aus der das Christentum gekommen ist. Aber während das Christentum "alles verspricht und nichts hält", indem es den Menschen auf Gott und ein Leben nach diesem Dasein im Jammertal verweist, brachte Jesus etwas anderes, "den Ansatz zu einem tatsächlichen nicht bloß verheißenen Glück auf Erden", also den Ansang, und zwar

einen "durchaus ursprünglichen zu einer buddhistischen Friebensbewegung" 8, 270. Jesu "Praktik" — das Evangelium ist keine Lehre, sondern eine Handlungs- oder besser eine Derhaltungsweise, um sich selig zu fühlen — ist ein ängstliches Sichzurückziehen von jeder Berührung mit der Welt und dem Leben, ein neues, rein gefühlsmäßiges Leben "im himmel", "ein Zu-hause-sein" in einer bloß noch "innern" Welt, einer "wahren" Welt, einer "ewigen" Welt, ... "das Reich Gottes ist in euch"...

"Was heißt sfrohe Botschaft?« Das wahre Leben, das ewige Leben ist gefunden — es wird nicht verheißen, es ist da, es ist in euch: als Leben in der Liebe, in der Liebe ohne Abzug und Ausschluß, ohne Distanz. Jeder ist das Kind Gottes - Jesus nimmt durchaus nichts für sich allein in Anspruch -, als Kind Gottes ist jeder mit jedem gleich" 8, 252. "Wenn ich irgend Etwas von diesem großen Symbolisten verstehe, so ist es das, daß er nur innere Realitäten als Realitäten, als »Wahrheiten« nahm, - daß er den Rest, alles Natürliche, Zeitliche, Räumliche, Historische nur als Zeichen, als Gelegenheit 3u Gleichnissen verstand" 8, 259. "Dieser »frohe Botschafter« starb, wie er lebte, wie er lehrte — nicht um die Menschen zu erlösen«, sondern um zu zeigen, wie man zu leben hat. Die Praktik ist es, welche er der Menschheit hinterließ: sein Derhalten vor den Richtern, por den haschern, por den Anklägern und aller Art Derleumdung und Hohn, — sein Verhalten am Kreuz. Er widersteht nicht, er verteidigt nicht sein Recht, er tut keinen Schritt, der das Aeußerste von ihm abwehrt, mehr noch, er fordert es heraus.... Und er bittet, er leidet, er liebt mit denen, in denen, die ihm Boses tun. . . . Nicht sich wehren, nicht gurnen, nicht verantwortlich machen.... Sondern auch nicht dem Bosen widerstehen, - ihn lieben..." 8, 261. Und so ist das Evangelium nichts anderes, als "der tiefe Instinkt dafür, wie man leben muffe, um sich sim himmel zu fühlen«, um sich »ewig« zu fühlen, während man sich

bei jedem andern Derhalten durchaus nicht sim Himmel« fühlt: dies allein ist die psychologische Realität der »Erlösung«. — Ein neuer Wandel, nicht ein neuer Glaube." 8, 259.

Dies Verhalten will nichts wissen von "Wort, Formel, Gesetz, Glaube, Dogma", eine solche Symbolik "steht auch außerhalb aller Religion, aller Kult-Begriffe, aller Historie, aller Naturwissenschaft, aller Weltersahrung, aller Kenntnisse, aller Politik, aller Psychologie, aller Bücher, aller Kunst". — Jesus kennt das alles nicht. Er lebt ganz nach innen 8, 257.

Offenbar, meint Nietsiche, ist es eine krankhafte Reizempfindlichkeit, die den Decadent zu einer solchen Seligkeit im Gefühl und zu einem scheuen Sichguruckziehen gebracht hat, "Solge einer extremen Leid- und Reigfähigkeit, welche überhaupt nicht mehr »berührt« werden will, weil sie jede Berührung zu tief empfindet" 8, 253. Und ebenso weist die schrankenlose Liebe, in der Jesus lebt, die "Abneigung gegen alle Seindschaft" auf dieselbe extreme Reigfähigkeit bin, "welche jedes Widerstreben, Widerstreben-Müssen bereits als unerträgliche Unlust (das heift als schädlich, als vom Selbsterhaltungsinstinkte widerraten) empfindet und die Seligkeit (die Lust) allein darin erkennt, nicht mehr, Niemandem mehr, weder dem Uebel noch dem Bosen, Widerstand qu leisten. - die Liebe als einzige, als lette Lebens-Möglichkeit"... 8, 253. "Man hätte zu bedauern, daß nicht ein Dostojewsky in der Nähe dieses interessanten décadent gelebt hat, ich meine Jemand, der gerade den ergreifenden Reiz einer solchen Mischung von Sublimem, Krankem und Kindlichem zu empfinden wußte". 8, 255.

Ich will es uns erlassen, die ekelhaften physiologischen Erklärungen für eine solche "Kindlichkeit" anzuführen, die Niehsche versucht, und die sich dazu noch einander widersprechen (15, 93); es sind doch nur Faustschläge, die er der "christlichen" Welt versehen will, damit sie ihn endlich höre — "ich habe Buchstaben, um auch Blinde sehend zu machen"

8, 313 —. Statt dessen mögen hier die Worte aus dem zweiten Zarathustra stehen, die dasselbe Bild der Kindlichkeit und der Jünglingsnatur Iesu geschmackvoller malen:

"Wahrlich, zu früh starb jener Hebräer, den die Prediger des langsamen Codes ehren: und vielen ward es seitdem zum Verhängnis, daß er zu früh starb.

Noch kannte er nur Tränen und die Schwermut des hebräers, samt dem hasse der Guten und Gerechten, — der hebräer Jesus: da übersiel ihn die Sehnsucht zum Tode.

Wäre er doch in der Wüste geblieben und ferne von den Guten und Gerechten! Dielleicht hätte er leben gelernt und die Erde lieben gelernt — und das Lachen dazu!

Glaubt es mir, meine Brüder! Er starb zu früh; er selber hätte seine Lehre widerrusen, wäre er bis zu meinem Alter gekommen! Edel genug war er zum Widerrusen!

Aber ungereift war er noch. Unreif liebt der Jüngling, und unreif haßt er auch Mensch und Erde. Angebunden und schwer ist ihm noch Gemüt und Geistesslügel." 6, 107.

So sehr man den Reiz dieser Worte, wenn man sie zum ersten Male liest, empfinden mag, so sehr etwas in uns für sie spricht, man wird doch nur über sie lächeln können, wenn man sich klar macht, daß Nietsiche, als er sie schrieb, 38 Jahre alt war und Jesus mindestens 30, als er auftrat. Wie komisch wirkt da das Pathos: "Wäre er bis zu meinem Alter gekommen? . . " Ueberdies gibt es nicht bloß eine alte Tradition, nach der Jesus "bis zu einem höheren Alter gekommen ist", sondern auch in den Evangelien finden wir gewisse Spuren, die der Angabe des Lukas, daß Jesus ungefähr breißig Jahre alt aufgetreten sei, nicht gang entsprechen. nennt nicht bloß einmal seine Jünger "Kinder", sondern auch den Gichtbrüchigen "Kind" und eine grau, die seit 12 Jahren an Blutfluk gelitten bat. "Tochter". Aber was mehr als das ist: aus dem Evangelium spricht wahrlich für jeden, der Ohren hat zu hören, kein bleichsüchtiger Jüngling, der sich in Weltschmerz verzehrt und sein Jugendsehnen mißversteht, sondern ein Mann in allem Ernst und mit aller Gewalt, auch mit der Kraft und dem humor des Mannes. Warum übersehen wir das meistens? Weil uns immer noch der heiligenschein blendet und uns all die bleichsüchtigen, schwächlichen Christusdilder vor der Seele stehen, mit der unsere sentimentalen Maler den echten Jesus verhüllt haben. Auch Nietzsche hat nach diesen "frommen" Bildern, und vielleicht noch nach dem Johannesevangelium seinen Jesus gestaltet, aber nicht nach der Wirklichkeit, wie sie die drei ersten Evangelien noch deutlich genug enthalten.

Er hat das auch selbst gewußt. Aber was kümmert ihn die historische Wirklichkeit und die geschichtliche Kritik! "Die Zeit ist fern, wo auch ich, gleich jedem jungen Gelehrten, mit der klugen Canglamkeit eines raffinierten Philologen das Werk des unvergleichlichen Strauß auskostete. Damals war ich zwanzig Jahre alt: jest bin ich zu ernst dafür. geben mich die Widersprüche der alleberlieferung an? Wie kann man heiligenlegenden überhaupt »Ueberlieferung« nennen! . . . . Was mich angeht, ist der psychologische Typus des Erlösers. Derselbe könnte ja in den Evangelien enthalten sein trop den Evangelien, wie sehr auch immer verstümmelt oder mit fremden Zugen überladen" 8, 251. Und nun wird einfach dekretiert: so ist es, so muß es sein — wenn Jesus ein "Erlöser" war. Denn "Erlöser" sind wie Buddha, also war Jesus wie Buddha, nur gröber, unvornehmer, denn er war kein gürstensohn, sondern eine "Unschuld vom Cande". Und eine derartige Konstruktion spielt sich als die wahre Philologie und die einzige "saubere" Exegese auf! Und wenn man auf die vielen widersprechenden Züge hinweist, die in den Evangelien auffallen, auf all die gewaltigen Worte und Sorderungen, auf die Droh- und Strafreden, die aus dem Munde des muden Jugendlichen kommen sollen, so hat Nietsiche nur ein Achselzucken: "Der Typus könnte, als décadence = Typus,

tatsächlich von einer eigentumlichen Dielheit und Widersprüchlichkeit gewesen sein: eine solche Möglichkeit ist nicht völlig Trokdem rät Alles ab von ihr: gerade die auszuschließen. Ueberlieferung wurde für diesen Sall eine merkwurdig treue und objektive sein mussen: wovon wir Grunde haben das Gegenteil anzunehmen. Einstweilen klafft ein Widerspruch zwischen dem Berg., See- und Wiesenprediger, deffen Erscheinung wie ein Buddha auf einem sehr wenig indischen Boden anmutet, und jenem Sanatiker des Angriffs, dem Theologen- und Priester-Todfeind, den Renans Bosheit als »le grand maître en ironie« verherrlicht hat. zweifle nicht daran, daß das reichliche Maß Galle (und selbst von esprit) erst aus dem erregten Zustand der dristlichen Dropaganda auf den Typus des Meisters übergeflossen ist: man kennt ja reichlich die Unbedenklichkeit aller Sektierer, aus ihrem Meister sich ihre Apologie zurecht zu machen. Als die erste Gemeinde einen richtenden, hadernden, gurnenden, bösartig spikfindigen Theologen nötig hatte, gegen Theologen, schuf sie sich ihren » Gott« nach ihrem Bedürfnisse: wie sie ihm auch jene völlig unevangelischen Begriffe die sie jest nicht ent= behren konnte, »Wiederkunft«, »jüngstes Gericht«, jede Art zeitlicher Erwartung und Verheiftung ohne Zögern in den Mund gab." 8, 255 f.

Im grunde sind es zwei Worte, auf die Nietzsche seinen Dersuch, das ganze Evangelium in eine buddhistische Symbolik umzudichten, stütt: das Wort: "Das Reich Gottes ist in euch" und das andere: "Ihr sollt dem Bösen nicht widerstreben", die beiden Worte, die auch Colstoi zur Grundsage seiner Auffassung Iesu gemacht hat. Nun, in den Evangelien rechtsertigt nichts, die Worte so zu verstehen, wie Nietzsche und Colstoi sie verstanden haben. Das erste sindet sich erst bei Cukas 17, 20 und lautet dort im Zusammenhang so: "Gefragt von den Pharisäern: Wann kommt das Reich Gottes?, antwortete er ihnen und sprach: Nicht kommt

das Reich Gottes unter Beobachtung, man wird auch nicht sagen: Siehe hier oder dort! Denn siehe das Reich Gottes ist in euch (oder: in eurer Mitte)". Und dieser Spruch steht bei Cukas im Zusammenhang eines Spruchgefüges aus der ältesten Quelle (auch Mt. 24, 26 f.), das vom (Wieder-)Kommen des Menschenschnes handelt und besagt, daß es wie der Blitz, so unerwartet, so plötzlich und so sichtbar, sein werde.

Nach dem Zusammenhang würde der Spruch also sagen wollen: Das Reich Gottes kommt unerwartet (nicht unter Beobachtung); plötzlich ist es unter euch da. Aber der Zusammenhang könnte erst spät und künstlich sein. Sicher ist sedoch der Spruch mindestens doppeldeutig, er darf also nicht zu einer Grund zu egemacht werden, von der aus nun alle anderen Sprüche um ihren Wortsaut gebracht und zu symbolischen "innersichen" Aussagen gemacht werden dürften!

Der zweite Spruch ist in ähnlicher Weise ein nur bei Matthäus auftretender, daber in seiner Echtheit nicht sicherer Jusat zu einem Spruch aus der älteren gemeinsamen Quelle, die das drastischere Wort enthielt: "Wer dich auf die eine Wange schlägt, dem halte auch die andre bin, und wer (mit) dir (rechten und) deinen Mantel nehmen will, dem laß auch das hemd. (Und wer dich zum Frondienst zwingt eine Meile, mit dem gebe zwei). Wer dich bittet, dem gib, und wer dir abborgen will, von dem kehre dich nicht ab". Das gange steht bei Mt. (5, 38-42) in dem Jusammenhang der Forderungen einer besseren, tieferen Gesetzerfüllung, bei Lukas (6, 29-30) unter den Geboten der Seindesliebe. Aus diesen knappen Befehlsworten klingt aber nicht die "Dinchologie des Erlösers". jenes sterbensmude "Caf doch" - heraus, sondern eine verhaltene Kraft, die hier das höchste fordert im Negativen, wie sie eben auch das höchste gefordert hat im Positiven: Liebe deinen Seind! Entscheiden läßt sich freilich auch hier wieder die Frage, mit welchem Affekt das Wort gesprochen sei, nicht aus diesem Spruch allein, sondern nur aus der Gesamthalt ung Iesu. Es heißt also, die Sache am unrechten Ende anfassen, wenn man mit diesen beiden Worten das schlichte Verständnis des Evangeliums Iesu nach dem Wortsaut der drei ersten Evangelien aus den Angeln heben will.

Nicht die Evangelien, sondern ein ganz anderes Buch ist es, aus dem Niehsche seinen Jesus gelesen hat. Er verrät fich selbst in den Worten vom "Berg-, See- und Wiesen-Prediger" (8, 255). Das ist Renans Sprache, und Renan ist's, der ihn, seinen freilich undankbaren Schüler, inspiriert hat. Renan hat das sentimentale Drama von Jesus erfunden: zuerst das Idnil am blauen See, wo Jesus den Jüngern den himmel auf Erden vorlebt, und dann den spitfindigen, drohenden. Theologen, der mit den Rabbinen im Kampfe ihres Gleichen wird und im tragischen Irrtum untergeht. Das ist das Doppel= bild, das Nietsiche "in den Evangelien" gefunden haben will und das er nur auseinander genommen hat. Dann hat er jenen "Bergprediger" mit Buddha gleichgesett - nach Shopenhauer. Sein großer Lehrer und "Erzieher", der "Jesus nur als Symbol der Verneinung des Cebens" aufgefant haben wollte und über die Evangelien ebenso dachte wie sein Schüler, er ist es, der auch hier noch über Nietsiche herrscht. Aber man lese einmal die Bergpredigt durch, einerlei ob nach Mt. 5-7 oder Luk. 6, 20-49, und man wird bald entdecken, daß auch in ihr schon die beiden nicht bloß zusammenstehen: der Prediger der Liebe und der gewaltige Drohprophet, sondern daß sie auch eine Einheit sind. Renan hat fälschlich eine Epoche der jünglinghaften Liebespredigt konstruiert, und Nietssche hat keinen Weg von der Liebe zur Drohpredigt finden zu können gemeint, weil er die Liebe pöllig verkannte als krankhafte Schwäche, als Buddhas Mitleid und Seliakeitsstreben.

Dann um so schlimmer — würde Nietziche vielleicht sagen: Wenn Iesus ein Christ gewesen ist, wie Paulus, wenn er selbst mit dem Gericht das Gericht, mit himmel den himmel der "kleinen Lämmer" gemeint hat, dann um so schlimmer. Welch ein Hochmut, wenn er "Gott" seinen Dater genannt hätte und sich den Sohn im besonderen Sinne! — "Aber es liegt ja auf der Hand, was mit dem Zeichen »Dater« und »Sohn« angerührt wird — nicht auf jeder Hand, ich gebe es zu: mit dem Wort »Sohn« ist der Eintritt in das Gesamtverklärungsgefühl aller Dinge (die Seligkeit) ausgedrückt, mit dem Wort »Vater« dieses Gefühl selbst, das Ewigkeits» das Vollendungsgefühl. — "8, 260. Nur so symbolisiert werden die hohen Selbstdezeichnungen Iesu sür Nietzsche erträglich. Das andere aber ist unerträglich:

"Ich gebe ein paar Proben von dem, was sich diese kleinen Ceute in den Kopf gesetzt, was sie ihrem Meister in den Mund gelegt haben: lauter Bekenntnisse »schöner Seelen«. —

»Und welche euch nicht aufnehmen noch hören, da gehet von dannen hinaus und schüttelt den Staub ab von euren Süßen, zu einem Zeugnis über sie. Ich sage euch: Wahrlich, es wird Sodom und Gomorra am jüngsten Gericht erträglicher ergehn, denn solcher Stadt« (Mark. 6, 11). — Wie e v a nege lischer. Ind wer der Kleinen Einen ärgert, die an mich glauben, dem wäre es besser, daß ihm ein Mühlstein an seinen hals gehängt würde und er in das Meer geworfen würde« (Mark. 9, 42). — Wie evangelisch!..

»Wahrlich, ich sage euch, es stehen Etliche hier, die wers den den Tod nicht schmecken, bis daß sie sehen das Reich Gottes mit Kraft kommen< (Mark. 9, 1). — Gut gelogen, Löwe. . . .

»Wer mir will nachfolgen, der verleugne sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach. Denn...« (Anmerkung eines Psychologen. Die christliche Moral wird durch ihre Denns widerlegt: ihre "Gründe" widerlegen, — so ist es christlich) Mark. 8,34. —

»Richtet nicht, auf daß ihr nicht gerichtet werdet. Mit

welcherlei Maß ihr messet, wird euch gemessen werden (Matth. 7, 1). — Welcher Begriff von Gerechtigkeit, von einem serechten Richter!

»Denn so ihr liebet, die euch lieben, was werdet ihr für Lohn haben? Tun nicht dasselbe auch die Zöllner? Und so ihr nur zu euren Brüdern freundlich tut, was tut ihr Sonderliches? Tun nicht die Zöllner auch also?« (Matth. 5, 46). Prinzip der »christlichen Liebe«: sie will zulett gut bezahlt sein.

"Wo ihr aber den Menschen ihre Fehler nicht vergebet, so wird euch euer Vater eure Fehler auch nicht vergeben" (Matth. 6, 15). — Sehr kompromittierend für den genannten »Dater«.

»Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches Alles zufallen« (Matth. 6, 33). — Solches Alles: nämlich Nahrung, Kleidung, die ganze Notdurft des Lebens. Ein Irrtum, bescheiden ausgedrückt.... Kurz vorher erscheint Gott als Schneider, wenigstens in gewissen Fällen...." 8, 275 ff.

Dieses zuletzt frivole Gerede über den Glauben Jesu, der sich ganz in Gottes Hand gegeben hatte und wirklich wie der Dogel und die Lilie auf dem Felde lebte, und, obwohl er nicht hatte, was die Füchse und die Dögel haben, einen Platz, wo er sein Haupt hinlegen konnte, doch diese Worte sprach und dieses Glaubens lebte, darf uns nicht abhalten, das Richtige und Ernste, das in diesen Worten steckt, aus ihnen zu nehmen und zu beherzigen. Auch ist es wieder nicht Nietzsche, der hier spricht, sondern eine ganze Generation und der Zweisel und die sittliche Empörung eines Jahrhunderts, die in ihm zum Ausbruch kommen.

Täuschen wir uns nicht: der Cohngedanke hat abgewirtschaftet, seit Kant wird es als unsittlich, und nicht bloß als naiv empfunden, von seinem Tun Lohn oder Strafe von Gott zu erwarten, und sein Tun nach diesem Gesichtspunkte

einzurichten. Und wenn wir vielleicht über ein Kind noch lächeln, das so nach dem Erfolg seiner Handlung bei Eltern und Cehrern fragt, bei Erwachsenen dürfen wir nicht lächeln, oder die Besten und Stärksten unseres Volkes wenden sich vom Christentum mit Verachtung ab. Warum auch noch aus andern Gründen die Lehre von den Höllenstrafen als sittlich herabziehend empfunden wird, haben wir bei Björnson gesehen.

Aber so scharf und entschieden man hier den Gegnern des Christentums recht geben muß, was unser heutiges Christentum anbelangt, so töricht mare es, den ewigen Kern diefer himmels- und höllenvorstellung zu verkennen, und insonderheit ungerecht zu sein gegen das erste Christentum, Jesus eingeschlossen, das diese Sorm des religiösen und sittlichen Glaubens nun einmal überkam wie alle andern formen des Denkens und der Sprache. Es war das Gegebene, daß man sich vor das Gericht gestellt sah - und nicht erst Johannes der Täufer hat geglaubt, daß "ben Bäumen die Art an die Wurzel gelegt ist". Schon seitdem Amos auf dem herbstfest in Bethel erschienen war, siebenhundert Jahre zuvor, hatte nie das Drohwort der Propheten geruht, daß Gott die Caten des Dolkes nicht mit ansehen werde, sondern einschreiten musse. um dem Recht und der Wahrheit endlich jum Siege ju verhelfen. Und das Zürnen hat doch Niehsche sonst verstanden und nicht bloß selbst geübt. Sollte er Jesus nicht haben nachfühlen können - wenn er gewollt hätte -, wo er doch von den Propheten noch in "Jenseits von Gut und Bose" schreiben konnte: "Im judischen valten Testament«, dem Buche von der göttlichen Gerechtigkeit, gibt es Menschen, Dinge und Reden in einem so großen Stile, daß das griechische und indische Schriftentum ihm nichts zur Seite zu stellen hat." 7, 77. Aber im Neuen Testament war ihm auch damals schon "zu viel von dem recht gärtlichen, dumpfen Betbrüder- und Kleine-Seelen - Geruch". Sollte Niehiche wirklich nicht verstanden

haben, was aus jenen Sprüchen redet, die er mit seinem Kommentar begleitet, daß er uns eine solche Dosse aufführt? Er sollte nicht aus den beiden ersten den Ingrimm einer im tiefsten von ihrem Ideal erfaßten Seele herausgehört haben? Er. der den Mut hatte, ganz Europa zuzurufen, es werde im Nihilismus verfinken, wenn es nicht auf seine Worte höre? Er soll nicht verstanden haben, wie man selbst von einem Gott, deffen Liebe fo groß ift, daß fie über Bose und Gute aufgeht wie die Sonne, zu verstockten herzen sagen kann: er werde nicht vergeben, wenn sie nicht ihre härte lassen wollten? Er soll wirklich keinen Sinn für die gange Glut, für den Glauben und die Gewißheit gehabt haben, die aus all diesen Gerichts- und Verheifzungsworten sprechen? Nein, er war verblendet, im Christentum muß alles "verlogen", gemein, niedrig sein. So will es das Dogma von den neuen Werten, so will es sein eigener Ingrimm im Kampf um sein Ideal. Es ift vielleicht viel für ihn, daß er diese Worte nicht auf Jesus zurückführt. Und ich möchte ihm das anrechnen als ein Zeichen der Achtung, die Jesus ihm doch trot allem einflöfte. In der viel ruhigeren Morgenröte steht ein viel schlimmeres Wort über Jesus als im ganzen Antichrist: "Wer solchen Wert darauf legt, daß an ihn geglaubt werde, daß er den himmel für diesen Glauben gewährleistet, und jedermann, sei es selbst ein Schächer am Kreuze, - der muß an einem furchtbaren Zweifel gelitten und jede Art von Kreuzigung kennen gelernt haben: er würde sonst seine Gläubigen nicht so teuer kaufen" 4, 64. Das ist eine gehässige Pspchologie, nicht das Suchen des Historikers nach Verständnis. Und mit solchen "Ausdeutungen" wagt Nietssche einem Mann zu kommen, der gesagt hat: "Was nennt ihr mich herr, und tut nicht, was ich euch sage!" Der, wenn er sich für den Messias hielt, keinen andern Schluß daraus zog als den, daß er lieben und dienen muffe, anftatt zu herrschen.

Genug und übergenug. Wer die Evangelien liest -

leider begnügen sich die meisten Nietssche-Ceser mit den Trümmern ihres Religionsunterrichts, denen gegenüber diese soweräne "Psachlogie" leichtes Spiel hat —, der sieht auch hinter den Bildern einer fernen Weltanschauung das Köstlichste, was Menschenaugen schauen können: ein starkes, kühnes Mannesherz und doch voll von Jartheit und seinem Verständnis gegenüber allen Verschüchterten und Getretenen, ein Mannesherz voll Kraft und glühend von dem Glauben, daß sein Ideal das höchste und Letzte, das Entscheidende, daß sein Gott der Vater auch seiner ungehorsamen und undankbaren Kinder sei, und daß sein Glaube nicht enttäuscht werde, daß diese Welt mit all dem Furchtbaren und Fragwürdigen, mit all dem Leid und der Sünde einmal eine herrschaft seines Willens werden müsse.

Nieksche hat trok allem vielleicht geglaubt. Jesus zu ehren. wenn er ihn aus dem Christentum herausnehme und neben Buddha stelle. Aber was er dabei aus ihm gemacht hat, ist ein gang erbärmliches Ding. Sieht er denn nicht, daß selbst in den von ihm verhöhnten Sätzen mehr Kraft und mehr Liebe steckt, als in dem kläglich dekadenten Lüstling, den er geschaffen hat? Der nichts kennt als sein selbstsüchtiges Behagen in dem erträumten himmel? Diese nervose Armselig= keit, die zu schwach ist, zu leben, und zu schwach ist, zu sterben? Ist denn diese Inkonsequenz, die Gottes - des gutigen Daters! - Jorn herabflucht auf die Unversöhnlichen, die ihre Rache wollen, nicht größere Liebe und freier von Selbstsucht, als jenes Sich-nur-nicht-aufregen-wollen, das ihm Niehsche andichtet? Und warum, wenn er so mimosenhaft war, ist er bineingegangen in sein Dolk mit dieser Predigt der Liebe, die ihn dem haß erst recht ausliefern mußte? Selbst in Buddhas Seele, die allerdings viel mehr von der Sorge um das Glück verzehrt ward als Jesu klarer und königlich sicherer Glaube, lebt doch auch stärker noch als alles das Mitleid mit den andern, um deren willen er Prediger der Erlösung ward.

Nicht einmal er, dessen Ziel ein Verlöschen, ein endliches Coswerden aller Affekte und aller Beziehungen auch zu den liebsten Menschen war, war so sehr frommer Selbstsüchtling, geschweige denn Jesus, dessen Verheißung — und Drohung die "Herrschaft Gottes" in der Welt ist.

Der Gegensatz, der bei aller wesentlichen Gleichheit zwi= schen Jesus und dem Christentum besteht, liegt gang anderswo, als wo ihn Nietsiche sucht. Er liegt einmal im Werden und Wachsen der Gemeinschaft - der Kirche - und damit in der Ermäßigung des Ideals: wir haben das ichon einmal erwähnt. Und er liegt zum zweiten in der Christologie: das Christentum hat später seinen gangen religiösen Besit nicht mehr dis rekt auf Gott bezogen, wie Jesus es tut und wozu er anleitet, sondern nur noch indirekt, indem es nicht blok Jesus als den Bringer der vollkommenen Offenbarung Gottes ansah, sondern immer mehr auch als den, der Gottes Gesinnung gegen die Menschen durch sein Opfer erst ermöglicht oder die Seligkeit der Menschen durch seine, der Gottheit, Menschwerdung erst begründet habe. Damit traten die alten Götter der porchriftlichen Welt, der Gott der Gerechtigkeit und die sakramentale Gottheit der Mnsterienreligion, wieder vor den Gott der Liebe, den Jesus erlebt hatte und für den er gestorben war: die Botichaft von der Gnade. Liebe und Güte Gottes und der Menschen blieb, aber nur als ein Zweites.

Nach Nietssche war es anders. Nach Jesu ruhenssüchtiger Liebe kam der haß. Paulus war der Satan, der sich in einen Engel des Lichts wandelte, der die Rache aller "Unterirdischen", die Müdigkeit aller von dem "ewigen" Rom gelangweilten Zerstörungslustigen sammelte, der den Sklavenausstand organissierte, nachdem er den Erlöser als den "Dernichter des Geses" erkannt hatte, des Kreuzes, an das er sich geschlagen fühlte, das er haßte, weil es ihn quälte, und das zu vernichten ihm jedes Mittel recht war 4, 66 ff. So predigt er die "Liebe" zu den Elenden und das "Gericht"

über Rom, so organisiert er den Anarchismus aller Eroberten gegen das Reich, die schlechten Instinkte aller Zerstörungswütigen gegen das Letzte, was noch vom Römertum aufrecht stand, was Plato, "die große Zwischenbrücke der Verderbnis" 15, 120 und die Stoa, die so ganz unhellenisch, semitisch ist 15, 129, noch übrig gelassen hatten.

Ich höre auf, Nietsiches "Geschichtsschreibung" weiter zu versolgen: sie ist rückwärts gewandter haß. Sie muß es sein. Denn er war schließlich so weit, jedes Ideal für ein Verbrechen zu erklären oder für décadence und nur noch die tierhafte Gesundheit gelten zu lassen. Er hatte erkannt, daß die ganze Menscheitsentwicklung auf die christlichen Werte hingeht. Darum muß Sokrates in die Verdammnis und Plato, Buddha und die Stoa, alle, alle. Und wenn das Christentum "der eine unsterbliche Schandsleck" der Menscheit ist 8, 313, so ist es auch notwendig und folgerichtig, die gesamte Menscheitsentwicklung zu verdammen und dabei anzukommen, daß der Mensch "das mißratenste Tier, das krankhafteste, das von seinen Instinkten am gesährlichsten abgeirrte Tier" ist 8, 229.

## 3. Die wesentlichen Typen.

Es ist asso nicht das Evangelium, was Nietssche meistens und mit seinen härtesten Dorwürsen bekämpsen will, sondern das Christentum der Kirche. Und wiederum nicht der Gesamtkirche. Wie ihm im modernen Christentum viel zu viel Aussöhnung mit der Welt, zu viel Optimismus steckt, als daß es echt sein könnte, so im Protestantismus überhaupt. Cuther war viel zu derb, zu gesund, zu deutsch und zu viel Bauer, als daß er hätte ein Christ sein können. Er war ein Verhängnis für die Menschheit, denn er kam, als die Renaissance eben sogar den Papstthron erobert hatte und das Ceben daran war, mit dem Christentum stillschweigend auszuräumen. "Und Cuther stellte die Kirche wieder her: er griff sie an . . . Die Renaissance — ein Ereignis ohne Sinn, ein ewiges weinel Individualismus.

Digitized by Google

Um son st. Ah diese Deutschen, was sie uns schon gekostet haben! Umsonst — das war immer das Werk der Deutschen." "Sie haben, seit einem Jahrtausend beinahe, alles verfilzt und verwirrt, woran sie mit ihren Singern rührten, sie haben alle Halbheiten — Drei-Achtelsheiten! — auf dem Gewissen, an denen Europa krank ist, — sie haben auch die unsauberste Art Christentum, die es gibt, die unheilbarste, die unwiderlegbarste, den Protestantismus auf dem Gewissen... Wenn man nicht fertig wird mit dem Christentum, die Deutschen werden daran schuld sein." 8, 311 f.

Aber wo ist nun endlich das Wesen des Christentums rein zu fassen? Nun einmal in all den Gestalten der Kirche, die lebensabgewandt find, in den Einfiedlern und Heiligen, und in jenen Prälaten der Kirche, wie sie seit der "Morgenröte" durch die Essans und Romane dekadenter Männer und hnsterischer Frauen - schreiten, "mit ihren herrschenden Augen und schönen händen und Süßen". Dor allem ist es immer wieder Dascal, aus dessen Schriften Nieksche das Wesen des Christentums erhebt; ihn erkennt er in seiner Art an, mit ihm sett er sich als mit dem Christentum auseinander. Dabei ist Pascal ein notorisch kranker Mann gewesen, einer aus jener Reihe, die ins Christentum hinein den skeptischen Pessimismus gebracht und ihn mit einer Art platonischer Mystik überwunden haben, eine Nebenentwicklung des Christentums, ein Fremdkörper in seinem Organismus. Entweder diese krankhafte Zartheit und Heiligkeit und das Mitleid — oder der Maffenaufstand, der "Altruismus", der Sozialismus, der Größenwahn der Diel-zu-Dielen - das ist für Nietsche Christentum.

Wir werden hier nicht weiter mit ihm streiten, sondern die Hauptpunkte herausgreifen, um die es sich bei einer jeden Religion handelt. Wie man, um eine Pflanze zu beschreiben, Wurzel, Stengel, Blätter, Blüte und Frucht ins Auge fassen muß, so bei einer Religion das Ideal, das sie vom Menschen hat und zu dem sie den Menschen emporblicken läßt, den Gott,

den sie hinter dem Geheimnis des Cebens waltend findet, die Art, wie sie das Ceben des Menschen in der Welt beurteilt, und endlich das Erlebnis, in dem der Mensch Gott sindet und sich mit ihm vereinigt. Nietsche soll uns sagen, was er in allen diesen Stücken gegen das Christentum hat, und wir werden versuchen, ihm darauf zu antworten aus der Geschichte des Christentums und im Sinne der Gegenwart.

# Das christliche Ideal.

### 1. Die Unwahrhaftigkeit.

"Man soll sich nie Frieden geben, so lange dies Eine noch nicht in Grund und Boden zerstört ist: das Ideal vom Menschen, welches vom Christentum erfunden worden ist, seine Sorderungen an den Menschen, sein Nein und Ja in hinsicht auf den Menschen" 15, 155. So sehr man mit vollem Recht dies Wort als ein Motto über Niehsches ganzes Schaffen schreiben kann, so fehr wurde man sich täuschen, wenn man es als die eigentliche Triebfeder seines Kampfes ansehen wollte. Aus allen seinen Schriften leuchtet hervor, daß hinter dem prinzipiellen Kampf mit dem Ideal seine Empörung über den Unfug steht, der mit dem Ideal getrieben wird, und seine Entrustung über den elenden Mischmasch, der sich für driftlich ausgibt und es nicht ist. In der Unwahrhaftigkeit, die sich heute überall breitmacht und in die das Christentum mit seinen unmöglichen Sorderungen die Menschheit nach Nietsches Meinung hineingezwungen hat, liegt die eine Wurzel seines hasses. Wo Ibsen mit Ironie über diesen Mischmasch spottet, wo Björnson mit Liebe und Kraft gegen ihn kämpft, da wütet Niehsche mit Keulenschlägen und Steinwürfen und trifft wie der Bar in der Sabel nicht bloß das lästige Geschmeiß. "Ich betrachte alles, was ich als Christentum gesehen habe, als eine verächtliche Zweideutigkeit der Worte, eine wirkliche Seigheit vor allen Mächten, die sonst herrschen . . . Chriften

der allgemeinen Wehrpflicht, des parlamentarischen Stimmrechts, der Zeitungskultur, - und zwischen dem Allen von »Sünde«, »Erlösung«, »Ienseits«, »Tod am Kreuze« reden —: wie kann man in einer solchen unsauberen Wirtschaft es aushalten!" 15, 157. "Es gibt Tage, wo mich ein Gefühl heimsucht, schwärzer als die schwärzeste Melancholie - die Menichen - Derachtung. Und damit ich keinen Zweifel darüber laffe, was ich verachte, wen ich verachte: der Menfch von heute ist es, der Mensch, mit dem ich verhängnisvoll gleich. zeitig bin. Der Mensch von heute - ich ersticke an seinem unreinen Atem." - "Was ehemals blok krank war, heute ward es unanständig, - es ist unanständig, heute Christ zu sein." "Wohin kam das lette Gefühl von Anstand, von Achtung vor sich selbst, wenn unsere Staatsmänner sogar, eine sonst sehr unbefangene Art Menich und Antidristen der Cat durch und durch. sich heute noch Christen nennen und zum Abendmahl gehn? . . . Ein Sürst an der Spige seiner Regimenter, prachtvoll als Ausdruck der Selbstsucht und Selbstüberhebung seines Volkes. aber, ohne jede Scham, sich als Christen bekennend! . . . Wen verneint denn das Christentum? was heißt es »Welt«? Daß man Soldat, daß man Richter, daß man Patriot ist; daß man sich wehrt; daß man auf seine Ehre hält; daß man seinen Vorteil will; daß man stol3 ist ... Jede Praktik jedes Augenblicks, jeder Instinkt, jede gur Cat werdende Wertschätzung ist heute antichristlich: was für eine Miggeburt von Salichheit muß der moderne Menfch fein, daß er sich trotdem nicht schämt, Christ noch gu beißen!"

Ich brauche die Gedankengänge nicht zu wiederholen, die uns vor allem bei Ihen beschäftigt haben. Im Prinzip ist es richtig, daß das Christentum jenseits all dieser Dinge ist, die Nietzsche hier anführt: es verlangt nicht bloß, daß man nicht "seinen Vorteil" will, sondern auch, daß man auf seine "Ehre" im Sinn gesellschaftlicher Wertschäung und Anerkennung verzichte und auf den Stolz, der nur das Bewußtsein

davon ist. Es kennt, wenn man das so nennen will, nur die "Chre", die darin besteht, daß man sich durch nichts von seinem Ideal abbringen und zu seiner Verleugnung zwingen läßt, und Stolz nur als ein Zustolz-sein zum Schlechten. Es "wehrt" sich nicht gegen das Böse, das einem persönlich zugefügt wird, es "richtet" nicht, sondern es vergibt; es verwirft die Gewalttat auch um sittlicher Güter willen; man kann also nicht "Patriot" in jedem Sinne sein. Nicht den Iesus, der sein Volk durch Buße und innere Erneuerung retten wollte, sondern den Barabbas, der im Ausstand Blut vergossen hatte, hat das Volk im ganz richtigen Instinkt der "Selbstsucht und Selbstüberhebung" aus den händen der römischen Fremdherrschaft gerettet. Das ist alles richtig. Aber ist darum das Erreichte verächtlich, weil unser heutiges Christentum noch nicht am Ende seiner "Weltüberwindung" ist?

Man muß das oben geschilderte Durcheinanderwachsen der Ideale verstehen, um über Nietsiches Anklagen ruhig hinauskommen zu können und doch nicht stumpf oder leichtfertig zu Was er da aufführt, sind selbst schon wieder sich widersprechende Ideale, die im Kampfe mit einander liegen: die Selbstsucht, die sich "wehrt", ist bereits vom Staate wie von der Gesellschaftssitte begrenzt: der Staat gestattet heute niemand mehr, daß er sich private Rache sucht, wenn er bestohlen oder beleidigt worden ist. Und die Gesellschaftssitte verlangt für die Mitglieder der Gefellschaft ebenfalls den Dergicht auf die Rache, sie bietet ihnen dafür das Duell. Aber das Duell zur "Wahrung der Ehre" wird vom Staate nicht oder nicht mehr voll anerkannt. Ja, er verbietet und bestraft es; aber weil er fühlt, daß er hier mit einem andern Ideal kämpft, so bestraft er es anders und milder als die Rache. Umgekehrt hat er auch die Mennoniten, die keinen Kriegsdienst leisten und also das christliche Prinzip anders deuten - wörtlicher will ich einmal sagen - als das vom Staat anerkannte Christentum, zuerst verfolgt, dann geduldet. In ähnlicher

Weise, wie er das vorstaatliche Ideal der gesellschaftlichen Selbsthilfe behandelt hat, so behandelt er hier das überstaatliche Ideal des Christentums. Nietziche sieht überall heuchelei, wo verständliche geschichtliche Entwicklung, Bewegung, Leben, Kampf — und Anpassung, langsame Umgestaltung von innen und Erhöhung zu neuen Idealen vorliegt.

Um die Beispiele noch etwas auszuführen: Das Christen= tum verwirft den Krieg ebenso wie das Vergeltungsrecht und das Duell ebenso wie die Rache; wer derartiges unternimmt, muk wissen, dak er sich auf das Christentum dafür nicht berufen kann. Das muß man deutlich und scharf sagen. Das Christentum kann den Staat nur als eine Erziehungsgemeinschaft ansehen und den Iwang, den er ausübt, nur als Mittel der Erhaltung des Volkslebens. Es gibt dem Menschen eine neue Freudigkeit am Leben seines Volkes, das ihm in seiner Eigenart eine von Gott geschenkte Gabe für alle Menschen ift, und darum eine Aufgabe, es so schön und rein und heilia au entfalten, als dieser Anlage entspricht. Und wenn das Christentum noch nicht vermocht hat, den Krieg und das Vergeltungsrecht abzuschaffen, weil sie noch nötig erscheinen zum Schutz dieses Volkslebens, so ist es doch auf dem Weg dazu. fänat dabei jedesmal mit dem Vollzua der Dinge an. Ueber den Schlachtfeldern weht das rote Kreuz für Freund und Seind, wir führen nicht mehr mit Frauen und Kindern, nicht mehr mit Verwundeten und Nichtsoldaten Krieg, obwohl rein vom Standpunkt der Vernichtung des feindes die Frauen und Kinder, wie alle antiken Dolker gewußt haben, ebenso wichtig find, wie die kämpfenden Manner. Wir beten nicht mehr zu dem "Gott der heerscharen", daß man "die Säuglinge des Seindes schmettern möge an den Stein" Pfalm 137. Wenn auch oft noch kriegerisch gepredigt wird und uns selbst der Krieg als driftliche Tugend gepriesen wird: über diese Derwirrung werden wir immer mehr hinauskommen. Und unsere Gefängnisse werden immer mehr Bewahrungs- und Erziehungs-

anstalten werden, wie sie es zum Teil wohl sind. Und je mehr dies wird, desto mehr werden auch die Strafen selbst ichon nach diesem Gesichtspunkt gegeben werden. Schon haben wir Sürsorgeerziehung und bedingte Begnadigung: wir werden bei der Erziehungs= und Schutstrafe überhaupt endigen. Denn "Dergeben" im dristlichen Sinn heißt ja nicht, wie es oft oberflächlich gemeint ist, sagen, daß man verziehen hat, sondern Gutes tun an dem andern, ihm helfen, daß er loskomme von seiner Sünde, wenn es seine Sünde war, die ihn zur Kränkung Und dem Gefährdeten Schutz gewähren vor den "wil= ben Tieren" unter den Menschen muffen wir auch als Chriften. und besser, als es das jezige Strafverfahren tut, das immer wieder die Degenerierten und Grausamen auf die Menschheit losläkt. Ein neuer, driftlicher Staats- und Gesellschaftsgedanke tut sich por uns auf - eine fülle des Segens und der Freude, des Guten und der Kraft ausgießend über ein Dolk: nicht der theokratische Staatsgedanke des Mittelalters und Calvins, sondern ein neuer innerlich driftlicher Staat, hinter dem "römisches" und "deutsches" d. h. vorchriftliches, poly= theistisches, Vergeltungs-Recht in weiter Serne liegen.

#### 2. Das Mitleib.

Aber läßt sich wirklich aus dem Prinzip des Christentums ein solches positives Ideal einer neuen Menscheit entwersen? Ist das nicht selbst wieder "protestantische", "deutsche" Iweideutigkeit, eine Derleugnung des wahren Christentums, das von all dem nichts weiß, seines ethischen Prinzips, das durchaus negativ, nämlich "Mitleid" ist. So meint Nietzsche allerdings und Unzählige mit ihm, solche, die das Christentum wegen seiner Mitseidspredigt loben und solche, die es aus demselben Grunde verdammen.

"Man nennt das Christentum die Religion des Mitleisdens. — Das Mitleiden steht im Gegensatzu den tonischen Affekten, welche die Energie des Lebensgefühls erhöhen: es

wirkt depressiv. Man verliert Kraft, wenn man mitleidet . . . . Das Leiden selbst wird durch das Mitleiden ansteckend . . . . . Das ist der erste Gesichtspunkt; es gibt aber noch einen wichtigeren. Gesett, man mift das Mitleiden nach dem Werte der Reaktionen, die es hervorzubringen pflegt, so erscheint sein lebensgefährlicher Charakter in einem noch viel helleren Das Mitleiden kreugt im gangen Großen das Geset der Entwicklung, welches das Geset der Selektion ist. erhält, was zum Untergange reif ist, es wehrt sich zu Gunsten der Enterbten und Verurteilten des Lebens, es gibt durch die Sulle des Migratenen aller Art, das es im Leben fe ft halt, dem Ceben selbst einen dustern und fragwürdigen Aspekt . . . . Dom Instinkte des Cebens aus müßte man in der Cat nach einem Mittel suchen, einer solchen krankhaften und gefährlichen häufung des Mitleids, wie ihn der fall Schopenhauers (und leider auch unfrer gesamten literarischen und artistischen decadence von St. Petersburg bis Paris, von Colstoi bis Wagner) darstellt, einen Stich zu versetzen: damit sie platt ... Nichts ist ungesunder, inmitten unsrer ungesunden Modernität, als das driftliche Mitleid." 8, 223. Unermüdlich ist Nietsiche in der Wiederholung dieser beiden Argumente gegen das Mitleid, unermudlich im herbeischaffen immer neuer Zuge, die den verderblichen und erbärmlichen Charakter dieser "driftlichen" Grundtugend beweisen sollen, die das Leben selbst verdüstert und vernichtet, weil sie alles Elende und Kranke konserviert, statt ihm zum Tode zu helfen. "Was fällt, das soll man auch noch stogen!" 6, 305. "Christentum, Alkohol, die beiden großen Mittel der Korruption" 8, 310, gang ernsthaft, nicht bloß ein Wutschrei, der sich Gehör um jeden Preis verschaffen will. Denn ichon in der viel feineren und von Geschrei freieren Conart in Jenseits von Gut und Bose heift es:

"Wie verhalten sich nun die genannten beiden größten Religionen [Christentum und Buddhismus] zu diesem Ueberschuß der mißlungenen Fälle? Sie suchen zu erhalten, im Leben festzuhalten, was sich nur irgend halten läßt, ja sie nehmen grundsäklich für sie Partei, als Religionen für Leidende, sie geben allen denen Recht, welche am Leben wie an einer Krankheit leiden, und möchten es durchsegen, daß jede andre Empfindung des Lebens als falsch gelte und unmöglich werde. Möchte man diese schonende und erhaltende Sürsorge, insofern sie neben allen anderen auch dem höchsten, bisher fast immer auch leidendsten Typus des Menschen gilt und galt, noch so hoch anschlagen: in der Gesamtabrechnung gehören die bisherigen, nämlich souveranen Religionen zu den hauptursachen, welche den Typus Menscha auf einer niedrigeren Stufe festhielten. - sie erhielten zu viel von dem, was zu Grunde gehn sollte. Man hat ihnen Unschätzbares zu danken; und wer ist reich genug an Dankbarkeit, um nicht vor alledem arm zu werden, was 3um Beispiel die egeistlichen Menschen« des Christentums bisher für Europa getan haben. Und doch, wenn sie den Leidenben Troft, den Unterdrückten und Verzweifelnden Mut, den Unselbständigen einen Stab und halt geben und die Innerlich-Berstörten und Wild-Gewordenen von der Gesellschaft weg in Klöster und seelische Zuchthäuser lockten: was mußten sie außerdem tun, um mit autem Gewissen dergestalt grundsäklich an der Erhaltung alles Kranken und Leidenden, d. h. in Tat und Wahrheit an der Verschlechterung der europäischen Rasse zu Alle Wertschätzungen auf den Kopf stellen - das mußten sie! Und die Starken gerbrechen, die großen hoffnungen ankränkeln, das Glück in der Schönheit verdächtigen, alles Selbstherrliche, Männliche, Erobernde, herrschlüchtige, alle Instinkte, welche dem höchsten und wohlgeratensten Typus »Mensch zu eigen sind, in Unsicherheit, Gewissensnot, Selbstzerstörung umknicken, ja die ganze Liebe zum Irdischen und zur herrschaft über die Erde in haß gegen die Erde und das Irdische verkehren - das stellte sich die Kirche zur Aufgabe und mußte es sich stellen, bis für ihre Schätzung endlich » Entweltlichung«, Dentfinnlichung« und Dhöherer Menich« in Ein Gefühl zusammenschmolzen." 7, 88 f. "Menschen, nicht hoch und hart genug, um am Menschen als Künstler gestalten zu dürfen; Menschen, nicht stark und fernsichtig genug, um, mit einer erhabenen Selbstbezwingung, das Vordergrundschest des tausendfältigen Mißratens und Zugrundegehens walten zu lassen; Menschen, nicht vornehm genug, um die abgründlich verschiedene Rangordnung und Rangkluft zwischen Mensch und Mensch zu sehen: — solche Menschen haben, mit ihrem "Gleich vor Gott", bisher über dem Schicksel Europas gewaltet, dis endlich eine verkleinerte, fast lächerliche Art, ein herdentier, etwas Gutwilliges, Kränkliches und Mittelmäßiges herangezüchtet ist, der heutige Europäer . . . . . . . . 7, 90.

Nieksche hat schon selbst bemerkt, daß dem ersten seiner Gründe entgegengehalten werden kann, daß eben durch die Reaktion des Mitleids unendlich viel Leid aus der Welt geschafft wird. Zunächst wird wohl das Leid vermehrt; aber indem die Quellen des Leidens eben durch Mitleid zugestopft werden, verliert das Leben immer mehr von seiner Düsterkeit und Fragwürdigkeit. Und man sagt zu ihr doch am besten "Ja", indem man sie bemeistert, und nicht indem an sie sie gehen läßt und sich vor ihr beugt. Das hat Nietssche selbst ganz gut bemerkt.

Darum der zweite, "darwinistische" Grund, der ausschlagend sein soll. Man hört ihn überhaupt oft zu Gunsten der "Starken" und "Gesunden" angeführt von sonst ganz friedlichen Naturwissenschaftlern. Aber es ist wirklich, obwohl sie bei Niehsche immer wiederkehrt, die alleroberslächlichste von allen "darwinistischen" Solgerungen. Denn einmal angenommen, man wolle nach dem Grundsatz der Selektion verschnen, oder besser, ihn walten lassen. Sollen wir alle schwäckslichen Kinder sterben lassen? Und wie viel wirkliche helden wären dann nicht über die Erde gegangen, weil sie schwäcksliche Kinder waren? Sollen wir die Kranken umkommen lassen, ist, wer keinen gesunden Leib hat, nicht wert, daß er exis

stiert? Würde nicht auch Niehsche unter das Gericht dieses Derdikts fallen? Es liegt dieser gangen physiologischen Phrase Niehsches der Unsinn zugrunde, als ob beim Menschen wie bei Tieren die Vererbung lediglich durch den leiblichen 3usammenhang der Eltern mit den Kindern erfolge. Das ist beim Tier der fall und am tierischen Organismus sind die Selektionstheorien gebildet. Es ist unmöglich, sie auf den Mensch en zu übertragen, das ist selbst darwinistisch gedacht eine Plump= heit ersten Grades. Denn seitdem der Mensch das "Gehirn" ausgebildet hat mit all seinen Gedanken und "Listen", seiner Klugheit und seinen Freuden, vererbt er nicht blok durch Zeugung, sondern durch Wort und Unterricht, durch Geschichte und Kultur. Und so springen Technik und Weisheit, Kunft und Religion vom Dater auf den Sohn nicht durch Zeugung, sondern durch Zeugung und Ergiehung. Und Erbe wird nicht immer der, der seinen Körper vom Vater hat, son= dern wer seines Geistes Kind und Nachkömmling ist. Selbst gange Völker erben so, nicht weil eine Blutsperwandtschaft besteht, sondern nur etwas, was der Mensch voraus hat vor bem Tier: Geistesgemeinschaft. Die Selektion der Natur, die ein hochbegabtes gartes Menschenkind sterben läßt, um einen brutalen Derbrecher zu erhalten, hat der Mensch korrigiert, verbessert, - gu seinem heil, oder man muß eben wieder zu dem Resultat kommen, daß der Mensch das "mifratenste. weil von seinen Instinkten am meisten abgeirrte Cier" ift.

Allein Nietsche hat noch mehr gegen das Mitleid. Mit dem Argwohn des Kranken gegen die Gesunden, des Menschen, der viel bemitleidet worden ist von Ceuten, deren Geschwätzigkeit im Trösten= und Helsenwollen bis zur Raserei nervös machen kann, wie seine Schwester es beschreibt, hat er das Mitleid als eine raffinierte Grausamkeit, als die Eigensucht der Dummen und Gesunden erkannt und in höhnischen Worten immer wieder bloßgelegt, wie er meint. "Was ist denn das eigentlich für ein Trieb und welches ist sein hintergedanke?

Man will machen, daß unser Anblick dem anderen wehe tue und seinen Neid, das Gefühl der Ohnmacht und seines Berabsinkens wecke; man will ihm die Bitterkeit seines Satums gu kosten geben, indem man auf seine Junge einen Tropfen unseres honias träufelt und ihm scharf und schadenfroh bei dieser vermeintlichen Wohltat ins Auge sieht." 4, 36. Und weiter: "Die Kehrseite des christlichen Mitleidens am Leide des Nächsten ist die tiefe Beargwöhnung aller Freuden des Nächsten, seiner Freude an allem, was er will und kann." noch schlimmer: "Wo beute Mitleiden gepredigt wird, - und, recht gehört, wird jest keine andere Religion mehr gepredigt - möge der Pincholog seine Ohren aufmachen: durch alle Eitelkeit, durch allen Carm bindurch, der diefen Predigern (wie allen Predigern) zu eigen ist, wird er einen beiseren, stöhnenden, echten Caut von Selbstverachtung hören. Sie gehört zu jener Verdüsterung und Verhäflichung Europas, welche jest ein Jahrhundert lang im Wachsen ist. . . .: wenn sie nicht beren Ursache ist! Der Mensch der modernen Ideen«, dieser stolze Affe, ist unbändig mit sich selbst unzufrieden: dies steht fest. Er leidet: und seine Eitelkeit wünscht, daß er nur mit leidet«". 7, 175. Und noch eine vierte Erbarmlichkeit steckt hinter diesem gepriesenen Mitleid: die gurcht der kleinen Ceute por den Großen und Gewaltigen; nur mit der Predigt pom Mitleid konnten sich die Elenden schützen. Sie machten die Großen damit krank, um por ihnen sicher zu sein. 7, 133. 127. 131.

Das alles ist der Argwohn eines Kranken gegen seine Pfleger. Und doch ist etwas Berechtigtes an all diesen Anklagen. Man frage sich einmal selbst, ob man von jemand bemitleidet werden will, ob wir das als eine wohltuende Stellung zu uns empfinden? Selbst wenn man milder fragt, ob wir Mitleid von unseren Mitmenschen wünschen, fühlen wir das Peinliche und Erniedrigende der Vorstellung für uns. Wenn Niehsches Ausspürung der geheimsten Empfindungen des Mit-

leidigen auch vom Arawohn diktiert ist und er wieder einmal den Gedanken nicht bloß zu Ende gedacht, sondern über das Ende hinaus gedacht, nein - gewittert hat: wahr ist es doch, auch die edelste Seele kann Mitleid nicht geben, ohne ihre Ueberlegenheit irgendwie mitzuempfinden, ohne sich dem andern als der gebende Teil gegenüberzustellen. Das gestehen die Mitleids-Ethiker felbst unbewußt zu. hören wir R. Wagner, wie er es begründet, daß nicht die Liebe, sondern das Mitleid das Prinzip der Moral sein musse. "Was nun aber das Mitleiden charakterisiert, ist, daß es in seinen Affektionen durchaus nicht von den individuellen Beschaffenheiten des lei= denden Gegenstandes bestimmt wird, sondern eben nur durch das wahrgenommene Leiden selbst. In der Liebe ist es ans bers: in ihr steigern wir uns bis gur Mit-Freude, und die Freude eines Individuums können wir nur teilen, wenn dessen besondere Eigenschaften uns im höchsten Grade angenehm und homogen sind. Unter gemeinen Persönlichkeiten ist dies eber und leicht möglich, weil hier die rein geschlechtlichen Beziehungen fast ausschließlich tätig sind. Je ebler die Natur, besto schwieriger diese Ergangung gur Mitfreude: bann, gelingt sie, aber auch das höchste! — Dagegen kann das Mitleiden fich dem gemeinsten und geringften Wesen zuwenden. einem Wesen, welches außer seinem Leiden durchaus nichts Sympathisches, ja in dem, woran es sich zu freuen imstande ist, sogar nur Antipathisches für uns hat. Der Grund hiervon ist jedenfalls ein unendlich tiefer, und, erkennen wir ihn, so sehen wir uns hierdurch über die eigentlichen Schranken der Persönlichkeit erhoben. Denn wir begegnen in unserem so ausgeübten Mitleiden dem Leiden überhaupt, abgesehen von jeder Persönlichkeit." (An M. Wesendonk, S. 51.) Und eben aus diesem Grund ist das Mitleid ein unbrauchbares Moralprinzip. Es will dem andern wohltun, aber es tut ihm stets auch webe; denn wer Mitleid hat, steigt herab, und eben das erniedrigt den fein empfindenden Menschen. Mitleid ift deshalb nicht Liebe.

Einmal ist Niehsche dieser Erkenntnis nahe gewesen, als er im Jarathustra schrieb:

"So seid mir gewarnt vor dem Mitleiden: daher kommt noch den Menschen eine schwere Wolke! Wahrlich, ich verstehe mich auf Wetterzeichen!

Merket aber auch dies Wort: alle große Liebe ist noch über all ihrem Mitleiden: denn sie will das Geliebte noch — schaffen!

»Mich selber bringe ich meiner Liebe dar, und meinen Nächsten gleich mir« — so geht die Rede allen Schaffenden. Alle Schaffenden aber sind hart." — 6, 130.

Man könnte sagen, das sei ein Spiel mit den Worten. Auch Mitleid könne man anders verstehen als jenes zucher= füße Gefühl (7, 53), das vor Mitleiden alles zugibt, selbst daß eine Menscheit sich an ihrem Mitleid zugrund richtet. könnte sich auf Nietiche selbst berufen wollen, der einmal "Mitleid gegen Mitleid" so gestellt hat: "Im Menschen ist Geicopf und Schöpfer vereint: im Menschen ift Stoff, Bruchstuck, Ueberfluß, Cehm, Kot, Unfinn, Chaos; aber im Menschen ift auch Schöpfer, Biloner, hammer - harte, Juschauer - Göttlichkeit und siebenter Tag: - versteht ihr diesen Gegensat? Und daß euer Mitleid dem »Geschöpf im Menschen« gilt, dem was geformt, gebrochen, geschmiedet, gerissen, gebrannt, geglüht, geläutert werden muß, - dem was notwendig leiden muß und leiden soll? Und un ser Mitleid — begreift ihr's nicht, wem unser umgekehrtes Mitleid gilt, wenn es sich gegen euer Mitleid wehrt, als gegen die schlimmste aller Verzärtelungen und Schwächen? - Mitleid also gegen Mitleid!" 7, 181. Allein es handelt sich hier wirklich um zwei verschiedene sittliche Prinzipien. Mitleid will hier ganz scharf im Schopen= hauerschen und buddhistischen Sinn gemeint sein, nicht bloß in dem allgemeinen Sinn von Erbarmen; es ist das MitLeiden gemeint, das aus der Erkenntnis mächst, daß alles leidet, ja daß alles Leben "Leiden" ist, und daß ein einziges Cebendiges in allen Wesen leidet. "Das bist du", das ge= heimnisvolle Wort des brahmanischen Pantheismus ist die Grundlage dieser Cehre vom Leid und vom Mitleiden. Und Mitleid heift: dies Ceiden als das eigene fühlen und anbere Wesen nicht mehr leiden machen wollen, nicht Mensch und Tier, nicht Nähe und nicht Serne. Sich von allem lösen und ihnen sagen, daß sie sich von allem lösen sollen, was Leid machen kann. Nicht lieben; denn lieben heift fich freuen an einem Menschen, und daß er ein Wert für uns ift. Eben darum aber auch heift es: an ihn glauben und von ihm for= dern. Geliebt werden - das ist nicht wie bemitleidet werben, man fühlt es in der Passivform deutlicher; geliebt werden, das heift: ein Wert sein für den andern, das heift schenken im Nehmen und nicht bloß empfangen. Geliebt werden, das ift ein Glück und nicht ein Unglück dabei, wie bemitleidet werben. Wer von uns fordert, schätzt uns höher, als wer uns bloß schenken will. Mitleid, das heißt verzichten wollen auf den andern, Liebe, das heißt, ihn suchen und auf ihn trauen.

Und darum hat Nietssche die eine Seite auch der christlichen Siebe beschrieben mit dem kurzen Wort: "Liebe ist noch über ihrem Mitseiden: denn sie will das Geliebte noch schaffen". Man sehe nur Brands Liebe zu Agnes darauf hin an und etwa noch seine Liebe zu seinem Volk. Ist das Mitseid? Aber Liebe ist es, große, starke innige Liebe. Nietssche weiß nicht, was christliche Liebe ist; er setz sie meist dem Mitseid gleich. So ist ihm 7, 132 "Moral der Nächstenliebe" gleich "beständige Uebung von Rücksicht, Mitseid, Billigkeit, Milde, Gegenseitigkeit der hilfeleistung". Und auch in eine seiner "Neuen Taseln" hat er das gleiche Misverständnis eingegraben, indem er Liebe übersetzt mit: "Schone deinen Nächsten!" vgl. S. 135. Aber auch der christlichen Liebe gilt das Ge-

bot: "Ueberwinde dich selber noch in deinem Nächsten". Das ist das Schwerste, das vielleicht von einer Predigt der Liebe gefordert wird, aber es wird gefordert: sie ist noch über ihrem Mitleiden.

Muß ich das noch beweisen? Ist die "christliche" Mattherzigkeit schon so tief gedrungen, daß man das nicht sogleich fühlt? Hat Issus seine Jünger bemitseidet, weil sie alles verlassen mußten, Dater und Mutter, Bruder und Schwester? Hat er ihnen gesagt, wie Buddha, das heiße Erlösung? Nein, es war das Opfer um der "Seele" willen und der letzte Dienst!

#### 3. Die Liebe.

Mit der Liebe aber als ethischem Prinzip meint Nietsche schnell fertig zu sein. "Bund die Liebe?« - Wie! Sogar eine handlung aus Liebe soll unegoistisch sein? Aber ihr Tölpel-!" 7. 174. Als ob die Liebe sich ein Verdienst anrechnen wolle aus ihrer unegoistischen handlungsweise! Als ob sie danach frage, ob sie den Sorderungen irgend einer Pflichtmoral entspreche! Als ob sie überhaupt einer Forderung entspreche! Liebe ift einfach da; und, wo sie fehlt, können die besten, segensreichsten handlungen sie nicht ersetzen. Sie ist da als eine natürliche Cebensäußerung des Menschen, und darum ist sie eben sein höchstes Glück zugleich in seiner opfervollsten Und wenn sich einer ohne diese Gesinnung zwingen will zu der Tat, so fehlt seiner Tat das Beste, nämlich jener hauch des Unbewuften und gang Selbstverständlichen, der über aller Liebe liegt. Die Ethiker haben zu schlecht von der Liebe geredet, daß man sie immer noch migversteht; sie haben sich ihre driftliche Ethik immer wieder von den Philosophen hergeholt, die selber nach der Ueberlieferung der Wissenschaft von polytheistischer Moral gelernt haben. Das Christentum ift oft noch mifperstanden.

Aber Nietzsche meint auch die Liebe selbst noch im Innersten belauscht und ihr das Geheimnis ihres Wesens abgezwungen

zu haben, daß sie sich ihm hätte offenbaren müssen, im grunde auch nicht anders zu sein als sein "Wille zur Macht". Heißt er bei den Unterdrückten Freiheit, bei den Stärkeren und zur Macht Heranwachsenden Gerechtigkeit, d. h. gleiches Maß der Rechte, wie sie die herrschende Art hat, so verkleidet er sich bei den Stärksten, Reichsten, Unabhängigsten, Mutigsten sals das gesteht Nietzsche doch wenigstens zu in die Ciebe zur Menscheit, zum Volke, zum Evangelium, zur Wahrheit. . Im Grunde ist es nur die Liebe zu seinem »Werkzeug«, zu seinem »Pfand«, seine Ueberzeugung davon, daß ihm das und das zugehört, als einem, der im Stand ist, es zu benutzen. »Freiheit«, »Gerechtigkeit« und »Liebe«!!! — 15, 361 f.

Die theoretische Antwort auf diese Ungeheuerlichkeiten ber Verdächtigung ist sehr leicht: man kann einem Menschen doch nur das Motiv zurechnen, das ihm bewußt ist. Wer aber die Gemeinheit einmal ausgedacht hat, daß er auch seine Liebe nur als ein Mittel zur Macht ansieht und nun so lebt, wer sich in der Liebe nicht ebenso aufgibt, wie er vom anderen empfängt, der hat ja die Liebe gar nicht mehr. Aber Nietsiche hat es selber besser gewußt, als er sich in seinen bosen Stunden einredete. Er hat nicht lange por dem eben zitierten das andere Wort geschrieben: "Was aus Liebe getan wird, geschieht immer jenseits von Gut und Böse" 7, 106. Das heißt aber auch in seinem Sinn: wer liebt und aus Liebe handelt, will gar nicht mit der Gerechtigkeit gemessen sein und seine handlungen in irgend einem Sinne sich angerechnet haben. Nicht weit davon steht das andere Wort: "Jesus sagte zu seinen Juden: Das Gesetz mar für Knechte, - liebt Gott, wie ich ihn liebe, als sein Sohn! Was geht uns Sohne Gottes die Moral an!«" 7, 108. Man sieht, was Nieksche unter Moral verstand und wie er die Liebe kannte. Auch ein drittes Wort derselben Schrift perrät ihn: "Die Liebe bringt die hoben und verborgenen Eigenschaften eines Liebenden ans Licht", nur daß dem Argwöhnischen

12

gleich wieder die Skepsis dazwischen redet, daß er fortfahren muß: "sein Seltenes, Ausnahmsweises, insofern täuscht sie leicht über das, was Regel an ihm ist" 7, 108.

Was Nietziche in dem kurzen Satz von Jesus gesagt hat, zeigt, daß er hier und da das Christentum auch hinter den populären Mißverständnissen durchschaute. Das Christentum ist nicht sittliche Gesetzerligion, sondern sittliche Er I ö sungsre I i g i on. Es gebietet nicht dem Menschen die Liebe — der Imperativ ist nur überlieserte Sorm — sondern es gibt sie ihm. Es wirft sie ihm ins Herz, daß sie ihm so selbstwerständlich ist wie den Blumen das Blühen, dem Vogel das Singen. "Ich kann nicht anders." "Was ich lebe, das lebe nicht ich, sondern Christus lebt in mir." Es ist im Grunde kein Gebot, sondern ein neues Leben. Schon oben ist davon die Rede gewesen und hernach wird uns dies Erlebnis noch einmal beschäftigen.

### 4. Die herbe.

"Das Christentum als eine Entnatürlichung der Herdentier-Moral: unter absolutem Mißverständnis und Selbstverblendung. Die Demokratisierung ist eine natürlichere Gestalt derselben, eine weniger verlogene...

Im Christentum sind drei Elemente zu unterscheiden a) die Unterdrückten aller Art, b) die Mittelmäßigen aller Art, c) die Unbefriedigten und Kranken aller Art. . . .

Wenn es zum Siege kommt, so tritt das zweite Element in den Dordergrund; denn dann hat das Christentum die Gesunden und Glücklichen zu sich überredet (als Krieger für seine Sache), insgleichen die Mächtigen (als interessert wegen der Ueberwältigung der Menge), — und jetzt ist es der herden instinkt, die in jedem Betracht wertvolle Mittelmaßenatur, die ihre höchste Sanktion durch das Christentum bekommt. Diese Mittelmaßenatur kommt endlich so weit sich zum Bewußtsein (— gewinnt den Mut zu sich —),

daß sie auch politisch sich die Macht zugesteht...

Die Demokratie ist das vernatürlichte Christentum: eine Art Rückkehr zur Natur«, nachdem es durch eine extreme Antinatürlichkeit von der entgegengesetzen Wertung überwunden werden konnte — 15,146 f. Ich brauche nicht weiter zu zitieren: man kennt die unzähligen Variationen, die Nietsche über dies Chema geschrieben hat und über das verwandte, daß das Christentum lehre, die Menschen seien "gleich vor Gott" und damit schuld am Untergang alles Vornehmen in der Welt. Wieder ist es ein wirres Knäuel richtiger und salscher Behauptungen, was Nietssche uns hinwirft, und Geduld gehört dazu, es zu entwirren.

Daß es unter den Christen der neunzehnhundert Jahre seiner Geschichte Kranke gegeben hat und die Mittelmäßigen in der Mehrzahl waren, ist eine Plattheit, um die wir mit Nieksche nicht streiten. Ob das dristliche Ideal und das dristliche Erlebnis als solches Krankheit sei - das allein ist die Frage, die uns nachher besonders beschäftigen muß und gum Teil schon beschäftigt hat. Daß das Christentum in seiner ersten Zeit in den unteren Schichten des römischen Reiches gelebt hat und von den "Dornehmen" und "Gebildeten" als eine Proletarierkrankheit verachtet wurde, war schon vor Nietsiche bekannt. Auch muß man das zugeben, daß aus mancher altdristlichen Schrift nicht die Verachtung eines höheren Ideals gegen Schmut und Gemeinheit spricht, sondern der haß der Unterdrückten und Getretenen, der Verfolgten und Ausgebeuteten. Man braucht nur die Offenbarung des Iohannes oder den Brief des Jakobus zu lesen. Aber das geschah gegen das Prinzip und wider das Wort Jesu: liebet eure Seinde, segnet die euch fluchen, betet für eure Verfolger! Und es ist die seltene Ausnahme. Wer die althristliche Literatur wirklich kennt, wird eingestehen muffen, daß immer das andere im Vordergrund stand: der Abscheu vor der "Welt" d. h. por den Mafstäben der Menschenbeurteilung, por den Werten,

Digitized by Google

die den andern hoch und beilig galten, und vor den Sünden und Saftern, die sie selber verurteilten, ohne ihrer herr zu werden. Das Christentum war Radikalismus, aber sittlicher Radikalismus von dem neuen Ideal der Liebe und Reinheit aus. Don bier aus verachtet es die alten Werte des ungebrochenen Polytheismus. Und der "König am Kreuz" — das älteste Christentum kannte keinen "Gott" am Kreuz –, am Schandpfahl und in Henkershand, drückt allerdings seine Umwertung aller Werte aus, die übrigens schon bei Propheten und Philosophen längst vorher begonnen hatte. Daß auch das von den Menschen Verworfene und Verachtete das höchste sein kann, wenn es den höchsten Wert des neuen Ideals der Reinbeit und Liebe vertritt, ja daß in der Regel sich in solcher Niedriakeit die mahre Hoheit birat, dak Stol3, Uebermut, Aristokratendünkel. Reichtum und herrschsucht ebensoviel hin= dernisse sind, zu Liebe und Reinheit zu kommen, das ist allerdings die Meinung der "Unterdrückten". Und wenn viele in einem sinnlichen himmel wieder wollten, was sie verwarfen, und Nietsches Urteil von diesen gilt, daß sie innerlich noch nicht über diese Werte binaus waren, so zeigt das eben ihre Unvollkommenheit, nicht die des Ideals.

Das alte Christentum ist nicht demokratisch; es hat nicht gesagt "gleich vor Gott", sondern "Einer in Christus" Gal. 3, 28. Das ist etwas ganz anderes, und auch das ist etwas ganz anderes, daß jeder Mensch sich als gleich geliebt von Gott, als sein Kind, fühlte. In seiner Verfassung ist das Christentum von Ansang an weder demokratisch, noch aristokratisch, noch bischöslich-monarchisch gewesen — mit allem hat es sich nachher vertragen — sondern ent hus i a stisch. Es sing elementar an wie alle menschliche Organisation mit der "natürsichen" herrschaft der Großen und Schüßenden, der "Könnenden". Im Christentum waren das die, in denen das Ideal am mächtigten glühte, die Begeisterten: Apostel, Propheten und Lehrer. Und langsam traten neben sie die "Die-

nenden", die "arbeiteten", und so in die Cage kamen, daß man ihnen folgte. Die Gemeinden stimmten wohl ab, d. h. für oder gegen die Geistesträger; aber nicht nach Mehrheit, sondern nach Einheit. Man glaubte, daß der "heilige Geist" immer die rechten Männer erwecken und den anderen die Gabe der "Unterscheidung der Geister" geben werde. Jesus selbst aber kannte nur ein herrschen: das Dienen.

Dennoch darf man sagen, daß, wie die Demokratie aus den Repolutionskirchen Englands gewachsen ist, so auch das Christentum in irgend einer geheimen Beziehung zu jeder "Echte Demokratie" heißt nicht echten Demokratie steht. irgend eine Verfassungsform, hängt auch nicht davon ab, ob ein Staat monarchisch ober republikanisch regiert wird, sondern ist eine politische Ueberzeugung, die sich auf den Glauben an den Menschen gründet und, wie Carlyle richtig sagt, auf den Grundsat: "Die Bahn frei für das Talent!" Da traut man dem Menschen als solchem zu, er muffe nicht gegängelt werden, sondern könne sich selbst regieren, und der Menschheit, daß in allen ihren Schichten Manner geboren werden, die sie führen und erziehen sollen. Diese Ueberzeugungen find aber in der Cat "Vernatürlichungen" oder Verweltlichungen der letten driftlichen Ueberzeugungen; nämlich der Liebe zu ben Menschen, im Sinne jenes Wertgefühls und des Glaubens gegenüber jedem Menschen, und der "enthusiastischen" Ueberzeugung, daß Gott immer wieder "seinen Geist" in die Menschen sende, daß er Sührer und Propheten erwecke, Rinderhirten und Bauernsöhne so aut wie Kronprinzen und Aristokraten. Nur, daß das Christentum nicht den demokratischen Aberglauben mitmachen kann, als ob die Wahrheit bei Massenabstimmungen und bei dem unerzogenen und nichtwieder= geborenen Menschen wäre. So ist es doch etwas anderes als ein politisches Programm, so gewiß es auf die Dauer auch die Menschbeit mündig machen wird, wie es por allem dazu mithilft, sie zu erziehen.

t

### 5. Die Selbstverleugnung.

Wir müssen noch tiefer die Frage stellen. Gewiß hat Nietzsche das christliche Ideal meist in der Verzerrung gesehen, wie Schopenhauers Mitleidsmoral es eben noch enthält, oder in der "unreinlichen" Uebermalung, die sich in der Mischmaschethik auf das alte Bild mit seinen großen und strengen Linien gesegt hat. Und wir haben gesehen, daß christliche Liebe von dem starken, wahrhaftigen und tapferen Gesundheitsideal Nietzsches nicht soweit entsernt ist, ja, soweit es tapfer, wahrhaftig, stark und gesund ist, ganz mit ihm übereinstimmt.

Dennoch springt endlich auch hier der tiefste Unterschied zwischen christlichem und individualistischem Ideal wieder auf: jenes eigentlich ästhetische Gebot "Sei ganz du selbst" und das christliche Dienen, in dem man selber erst wird und sich sindet. Ienes Ideal gedietet die volle Eigenheit und Freiheit, dei Niehssche die höchste Steigerung aller Kräfte und Sähigkeiten des Menschen zu einem "Uebermenschentum" oder "Herrenmenschentum". Das Christentum strebt auch einem "neuen Menschen" zu, aber nicht durch Steigerung alles dessen, was im Menschen angelegt sein mag, sondern durch Erneuerung des Menschentums in einer ganz bestimmten Richtung, sodaß auch ausgeschaltet und beseitigt, unterdrückt und zurechtgebogen werden muß. Und hier setzt der energische Widerspruch des Individualismus ein.

Denn eben das heißt ihm das Ceben vernichten und das Ceben verleumden: daß man nicht allem die höchste und gewaltigste Entwicklung gönne. Wollust, herrschluch i, Selbstsucht! — Immer wieder hat Nietzsche zwei der stärksten Triebe des Menschen verteidigt und das Christentum verhöhnt und geschmäht wegen ihrer Unterdrückung oder versuchten Umgestaltung: den Rachetrieb mit samt dem aus der Tierheit vererbten Blutdurst und den Trieb sinnlicher

Liebe, der ja heute noch beim Manne deutlich zurückweist auf jene Zeit seiner unbeschränkten greiheit und schrankenlosen hingabe an diesen Trieb. Nietsche nimmt den "bleichen Derbrecher" nicht bloß in seinen Schutz: "Was ist dieser Mensch? Ein Knäuel wilder Schlangen, welche selten bei einander Rube haben, - da gehen sie für sich fort und suchen Beute in der Welt.... Seine Seele wollte Blut, nicht Raub: er dürstete nach dem Glück des Messers!" - 6, 54. 53. Er berauscht sich sogar an der blutigen Größe der Gewaltmenschen, die über die Erde gingen, ja er erfindet sie sich, um sich an ihnen zu berauschen, wie seinen Napoleon, den er wohl in Wirklichkeit nie gekannt, dessen Briefe er wohl nie gelesen hat. Auf diesem Weg folgen Nietsiche wohl nur wenige Leute, wir sind über ben Trieb des Blutdurstes schon zu weit hinausgewachsen, und nur hier und da noch wacht dies alte rote Gespenst in irgend einer wahnsinnigen Seele auf.

Um so mehr preisen heute die Scharen der an ihrer Sinnlichkeit Leidenden Niehsche als ihren Befreier. viele, "viel zu viele" berufen sich gang mit Unrecht auf ihn. Dasselbe Stück "von der Keuschheit", worin er die Keuschheit "dem widerrät, dem sie schwer fällt" beginnt mit den Worten: "Ich liebe den Wald. In den Städten ist schlecht zu leben: da gibt es zu viele der Brünstigen" 6, 78. Und viele von benen, die auf allen Märkten und in allen Zeitungen schreien nach "Kind und Che", oder auch nach einem von beiden, und das Christentum verdammen, weil es nur beides zugleich gewähren will, mußten sie nicht rot werden por seinem Wort: "Du bift jung und wünscheft dir Kind und Che. Aber ich frage dich: bift du ein Mensch, der ein Kind sich wünschen barf? Bift du der Siegreiche, der Selbstbezwinger, der Gebieter der Sinne, der herr deiner Tugenden? Also frage ich bich. Ober redet aus beinem Wunsche das Tier und die Not-Ober Vereinsamung? Ober Unfriede mit dir?... Ueber dich sollst du hinausbauen. Aber erst mußt du mir selber gebaut sein, rechtwinklig an Leib und Seele. Nicht nur fort sollst du dich pflanzen, sondern hinauf! Dazu helfe dir der Garten der Che!" 6, 102. Das Christentum kann nichts Bessers sagen, ja es muß sich gefallen lassen, daß manches in seiner Geschichte gerichtet wird von folder, großer Auffassung der Che. Man sollte bei uns endlich offen zugestehen, daß selbst das Neue Testament nicht frei ist von ganz unzulänglicher Beurteilung des Verhältnisses von Mann und Weib, und daß insonderheit der Apostel Paulus, befangen in den Stimmungen des Ekels vor einer "brünstigen" Zeit des Casters für diefen garten und beiligen Bund zweier Menfchen kein Derständnis gehabt hat. Gesteht man das nicht offen zu, so wird man nicht bloß einer schärferen Beurteilung des Daulus, sondern auch einer Verdammung des ganzen driftlichen Ideals Tür und Tor öffnen. Aber hat Nieksche nicht sachlich recht - bie form ist freilich wieder gehässig und niedrig -, wenn er sagt: "Wie kann man eigentlich ein Buch in die hande von Kindern und Frauen legen, das jenes niederträchtige Wort enthält: "um der hurerei willen habe ein jeglicher sein eigenes Weib und eine jegliche ihren eigenen Mann . . . es ist besser freien denn Brunft leiden"? 8, 299. Und wenn die Cehre der katholischen Kirche - Luther dachte hier gesünder — das "in Sünde empfangen und geboreh" --- auch und gerade aus der Art, wie menschliches Leben entsteht, ableitet, so hat sie in der Cat aus "Eros und Aphrodite, großen, idealfähigen Mächten - höllische Kobolde und Truggeister" geschaffen durch die Martern, welche sie "in den Gewissen der Gläubigen bei allen geschlechtlichen Errequngen entstehen ließ." 4,74 vgl. 7, 108. Wer gelehrt wird, eine Ebe in Treue und Liebe für niedriger anzusehen als das mönchische Leben und als eine bloße "Zulassung", um Schlimmeres zu verhüten ober weil man nicht die Kraft hat, den geraden Weg zum himmel zu gehen, der wird in der Cat leicht dazu kommen, das höchste und heiligste seines irdischen Lebens als Gemeinheit zu empfinden.

Aber — das alles zugestanden — soll es deshalb falsch sein, von Menschen um der Liebe und Wahrhaftigkeit willen hier und überall Opfer zu verlangen? Verlangt sie nicht Nietsche in den gitierten Worten von Kind und Che felbst? Nur die Keuschheit soll zu widerraten sein, "wem sie schwerfällt" 6, 79. Aber spricht so ber "Schaffende", ber "hart" sein muß? - Und weshalb ist sie zu widerraten? "Die Keuschheit ist bei einigen eine Tugend, aber bei vielen beinahe ein Cafter. Diese enthalten sich wohl: aber die hündin Sinnlichkeit blickt mit Neid aus allem, was sie tun". "Wahrlich es gibt Keusche von Grund aus: sie sind milder von herzen, sie lachen lieber und reichlicher als ihr." Müffen das immer Keusche ohne Kampf sein? Muß wer kämpft notwendig neidisch und gehässig auf diejenigen sehen, die im Kampfe unterlagen ober ihn aar nicht aufnahmen? - Aber der Jünger Jesuwird keusch sein, wird sein Auge "ausreißen" ober seine hand "abhauen", wenn sie ihn "ärgern", nicht weil ein hartes Gebot über ihm schwebt, sondern weil die Ciebe ihn dazu treibt, die Liebe zu den Frauen , die er sonst erniedrigen mußte zu Werkzeugen seiner Luft, und die Liebe zu der Frau, der er seine Treue geben will für einen Bund ber Che, für die er sich rein erhalten will - wie für seine Kinder.

Seit Luther sind die dekadenten Instinkte der Antike, die selbst einen Paulus und gar einen Augustin beherrschen, wieder ausgestoßen. Jesus selbst stand hier in einem viel gesünderen und stärkeren Dolkstum drin. Er forderte strengste Selbstzucht und Reinheit vor der Ehe und in der Ehe Treue, und Treue bis zum Tod. Wir haben schon seine Stellung zur Scheidung besprochen.

Nietziche bewegt sich gerade auf diesem Gebiet in den schreiendsten Widersprüchen, und hier gerade verlätt ihn seine "Härte", die das Christentum freilich für viele Instinkte hat. Nietziche vertritt fast naiv den Männerstandpunkt in dieser Frage. Die Frau, die die Monogamie geschaffen hat, kommt

gar nicht zu Wort. Und es steht in merkwürdigem Widerspruch zu seinen schönen Sätzen über Kind und Che, was er — und nicht bloß im Zarathustra — "von jungen und alten Weiblein" sagt. Glaubt Nietsiche denn vielleicht, daß nur vom Dater her sich vererbe, was das Kind sein eigen nennt? Wenn die Frauen so erbärmliche Wesen sind, wie er sie schildert, wenn er die "orientalische Vernunft" so preist, die die Frau als minderwertige, gehorsame Sklavin ihres Mannes ansieht, so macht er denselben Trugschluß wie bei seinem Preis der Sklaverei. Nur aus einer "gehobenen" Masse wachsen die großen Menschen größer empor. Nur von edlen Müttern kommen eble Söhne, und seitdem wir wissen, daß "Natur" doch auch nur eine ungeheure Addition von Vererbung ist, sollte man eigentlich auch wissen, daß ohne die Veredlung der Frau nicht das Menschentum gehoben werden kann. Wenn man sagen wollte, es handle sich nur um gesunde und reiche Natur, nicht um Bildung bei der Frau, so ist das auch ein Sehlschluß, wenn man nur Bildung nicht mit Wissen und Blaustrumpfigkeit verwechselt. Selbst die körperliche Gesundheit eines Menschen bangt in der Kultur von seiner Bildung ab. Die grau aber ist erft gebildet und veredelt worden in der Monogamie. Erst hier sind die Schätzungen innerer Werte in ihr und ihre Schätzung als Mutter vor die Schätzung nach Jugend und Schönheit getreten; erft in der Monogamie ist die Frau wirklich Mensch geworden aus einem Eigentum. Die heute, weil ihnen Keuschheit schwer wird, die Monogamie zerstören wollen, wissen nicht, was sie tun; die Frauen gar nicht, denn sie zerstören sich selbst; die Manner auch nicht, denn sie wollen wieder zurück, wo es für sie nur ein Aufwärts geben sollte in der Regelung ihres Trieblebens. Um eine wahre Che führen zu können in Treue und Liebe, dafür soll und will der Mann sich bewahren, um seiner grau ins Auge blicken zu können und por seinem Sohn sich nicht schämen zu muffen, wenn er ihn einst lehren will, sich selbst zu bezwingen. Man sieht, es handelt sich nicht um die kirchliche Trauung, nicht um Geset, sondern um christliche Treue und um ein letztes Ideal. Das Christentum ist ganz hart in diesen Dingen, und wer sich nachgeben will, der möge hingehen. Aber hart ist es nicht im Sinne Nietssches, daß es aburteilt und gehässig wird; der Jünger Jesu ist nur hart gegen sich selbst. Andererseits hat das Christentum eine hohe Verpslichtung, alles zu tun, um die Ehe den Menschen zu ermöglichen, um das Opfer nicht allzu schwer zu machen, das es von den jungen Menschen sordert. Auch von hier aus erheben sich soziale Sorderungen der mannigsachsten Art, die hier nur angedeutet, nicht ausgeführt werden können.

Wenn Niehsche selbst begriffen hatte, daß man lange gehorcht haben muffe, um frei zu werden und sich selbst befehlen zu können, wenn er felbst die Askese verstand als jene Jucht und Uebung des Leibes, welche erst den Menschen schmiedet und formt, so hätte er auch das christliche Ideal, das einen neuen Menschen bilden will durch Unterdrückung und Regelung gewisser Triebe in dem Menschen, wie ihn die Tierwelt schuf, verstehen können. Allein sein eigenes Ideal hat eben darin etwas Unsicheres und Undeutliches, daß es sich über den gewöhnlichen Individualismus erhob, ohne ihn gang zu überwinden. Ist der Mensch "ein Knäuel von Schlangen", ein Bundel von Dererbungen, von hinauf= und hinabweisendem, soll ein neuer Mensch gezüchtet werden, so muß unterdrückt werden, es muß vieles absterben, da= mit anderes leben kann. Läft man alles leben, so zieht man alles groß - so fressen sich die Schlangen auf. Und statt eines großen Menschen bekommt man ein sehr garstiges, gemeines Cier. Das hat Nietsiche gewiß nicht gewollt. Aber er hat viel Schlangen genannt, wenn er sein Ideal schildert, neben schönen und edlen Cieren, wenn er sie preift, die "tapfern, großmütigen, verwegenen, erzes= fiven Neigungen ber Seele" 15, 118. Cafare Borgia und

- "Zarathustra"! Und in der Angst, wieder ins Christentum, in Entsagung, Opferung, Selbstüberwindung zu fallen, hat er vergessen, daß all das jedem Ideal notwendig anhaftet, daß all das aus jedem Ideal folgt. Und wenn einer nur ben Menschen in sich zu überwinden hatte, wenn der Mensch etwas ift, das "überwunden werden" soll. Nur den Menschen -. Es läuft also doch schlieflich wieder auf den Inhalt des Ideals hinaus, auf die Frage, die wir erörtert haben, ob das Christentum wirklich Mitleid predige und die Eitelkeit alles Lebens und flucht aus dem gewaltigen Werden um uns her, wie der Buddhismus, wie Schopenhauer es lehren, oder ob es Liebe ist und ein Jasagen zu dem Leben trotz seiner Schrecken und hemmnisse und die hoffnung auf ein Reich Gottes, nämlich darauf, daß diese Welt doch endlich eine herrschaft seines Willens werde und darum jest schon sein kann "Friede und Freude" in einem heiligen Geifte.

# Der Gottesglaube.

### 1. Der Individualismus als Atheismus.

Die neue Sittlichkeit des Willens zur Macht soll aber auch jeden Gottesglauben unmöglich machen, und vor allem den Gott des Christentums. Es schien Nietzsche selbstverständlich zu sein, daß mit dem alten Ideal auch sein Gott dahinsinke. Und immer wieder hat er es so darzustellen versucht, als sei sein Atheismus die natürliche Frucht seiner neuen Werte. Der starke, gesunde Mensch, der Uebermensch "hält es nicht aus", daß er selber nicht Gott ist, wenn es Götter gäbe. Und dann: "Die Liebe zu Einem ist eine Barbarei; denn sie wird auf Unkosten aller übrigen ausgeübt. Auch die Liebe zu Gott" 7, 93. Das kann man doch nicht ernst nehmen, und zumal nicht im Munde eines Mannes, der 8 Seiten vorher schreibt: "Die Menschen zu lieben um Gottes Willen — das war bis setzt das vornehmste und entlegenste Gefühl, das unter Menschen er-

reicht worden ist. Daß die Liebe zum Menschen ohne irgend eine heiligende hinterabsicht eine Dummheit oder Tierheit mehr ist, daß der hang zu dieser Menschenliebe erst von einem höhern hange sein Maß, seine Seinheit, sein Körnchen Salz und Stäubchen Ambra zu bekommen hat: — welcher Mensch es auch war, der dies zuerst empfunden und erlebt hat, wie sehr auch seine Junge gestolpert haben mag, als er sie versuchte, solch eine Jartheit auszudrücken, er bleibe uns in alle Jetten heilig und verehrenswert, als der Mensch, der am höchsten bisher gestogen und am schönsten sich verirrt hat" 7, 85. Nießsche fühlte also wohl, was für ein Licht der Gottesglauben auch über die dunkelsten Winkel der Seelen ausgießt. Auch das Christentum weiß, daß der Mensch etwas ist, das "überwunden werden" muß.

Nicht mehr wert ist ein anderer, von Nietsche wiederholter Einfall: "Der Mut eines Christen, eines Gottgläubigen überhaupt kann niemals Mut ohne Zeugen sein, - er ist damit allein schon degradiert" 15, 62. Aber noch schlimmer, das ganze sittliche Ceben ist nach Nietsiche baburch begradiert: "Wie? Niemals mit sich allein sein durfen? Nie mehr unbewacht, unbehütet, ungegängelt, unbeschenkt? Wenn immer ein anderer um uns ist, so ist das Beste von Mut und Gute in der Welt unmöglich gemacht. Möchte man nicht gegen diese Zubringlichkeit des himmels, gegen diesen unvermeidlichen übernatürlichen Nachbar ganz des Teufels werden! - Aber es ist nicht nötig, es war ja nur ein Traum! Wachen wir auf!" So schon in der Morgenröte 4, 313. "Ist es wahr, daß der liebe Gott überall zugegen ist? fragte ein kleines Mädchen seine Mutter: aber ich finde das unanständig« — ein Wink für Philosophen!" . . . 8, 209. — Aber wirklich eine Philosophie für kleine Mädchen. Und solches "redet der hammer".

Nein, ernst zu nehmen ist nur eine Wiederholung der Gedanken, die sich gegen das christliche Ideal überhaupt wenden, wie es Nietzsche misversteht. Unser Gottesglauben steht ja

immer in engster Beziehung zu unserem Ideal. Das "Edelste, und Beste, was er kennt", "nennt" der Mensch zwar nicht seinen Gott, aber er sucht es auch im Willen Gottes und glaubt es durch Gott gewährleistet und gesichert. Und so kann umzgekehrt Nietzsche den Gott der Christen nur sehen als das Gegenbild jener Mitseidsmoral, die alles Große und Hohe erniedrigt, die alles Ceben beschmutzt und zerstört.

"»Ihr höhern Menschen, — so blinzelt der Pöbel — es gibt keine höheren Menschen, wir sind alle gleich, Mensch ist Mensch, vor Gott — sind wir alle gleich!«

Vor Gott! — Nun aber starb dieser Gott. Vor dem Pöbel aber wollen wir nicht gleich sein."

"Wenn die Voraussehungen des aufft eigenden Cebens, wenn alles Starke, Tapfere, herrische, Stolze aus dem Gottes= begriff eliminiert werden, wenn er Schritt für Schritt gum Symbol eines Stabes für Müde, eines Rettungsankers für alle Ertrinkenden herunterfinkt, wenn er Arme-Leute-Gott, Sünder-Gott, Kranken-Gott par excellence wird . . . Der dristliche Gottesbegriff — Gott als Krankengott, Gott als Spinne, Gott als Geist - ist einer der korruptesten Gottesbegriffe, die auf Erden erreicht worden sind . . . Gott zum Widerspruch des Cebens abgeartet, statt dessen Derklärung und ewiges Ja zu sein! In Gott dem Leben, der Natur, dem Willen zum Leben die Seindschaft angesagt! Gott die Formel für jede Verleumdung des »Diesseits«, für jede Lüge pom »Jenseits«! In Gott das Nichts vergöttlicht, der Wille zum Nichts heilig gesprochen! ... " 8, 234 f. Das ist das Schrillste, was Niehsche nach bieser Richtung gesagt hat. Aber gehässiger noch sind Sätze unter den Fragmenten im 15. Band: "In der Cat, man sehe nur an, was der schott der Liebe« seinen Gläubigen für Tendenzen eingibt: sie ruinieren die Menschheit zugunsten des »Guten«..." 15, 142. "Dor Gott werden alle »Seelen« aleich: aber das ist gerade die gefährlichste aller möglichen Wertschätzungen! Sest man die Einzelnen gleich, so stellt man

die Gattung in Frage . . .: Das Christentum ist das Gegenprinzip gegen die Selektion. Wenn der Entartende und Kranke ( der Christe) so viel Wert haben soll wie der Gesunde ( der heide «) oder gar noch mehr, nach Pascals Urteil über Krankheit und Gesundheit, so ist der natürliche Gang ber Entwicklung gekreugt und die Unnatur gum Gesetz gemacht" 15, 144. Auch im Zarathustra klingen diese Tone wieder; sie sind seine eigensten Gedanken über das Christen= tum. Aber sie klingen den meisten heute unendlich fremd. Gewiß, es gibt eine kleine Schar von Christen, die mit ihrem Gottesglauben das Leben selbst - und ihren Gott "verleum-Aber sie sind selten. Und um einen klaren und starken Zeugen derart zu haben, muß Nietssche schon bis zu Pascal hinuntersteigen. Man kann den driftlichen Gedanken des Gottes der Liebe auch als ein freudiges Ia, selbst zu allem "Fragwürdigen" des Cebens — wie Niehsche es verlangt empfinden. Und wenn man einem Theologen nicht glauben will, so glaube man einem unverdächtigen Zeugen, Goethe: "Nun ist aber von der dritten Religion zu sprechen, gegründet auf die Chrfurcht vor dem, was unter uns ist; wir nennen sie die dristliche, weil sich in ihr eine solche Sinnesart am meisten offenbart; es ist ein Lettes, wozu die Menschheit gelangen konnte und mußte. Aber was gehörte dazu, die Erde nicht allein unter sich liegen zu lassen und sich auf einen höhern Geburtsort zu berufen, sondern auch Niedrigkeit und Armut, Spott und Verachtung, Schmach und Elend, Leiden und Tod als göttlich anzuerkennen, ja Sünde selbst und Derbrechen nicht als hindernisse, sondern als fördernisse des heiligen zu verehren und liebzugewinnen! hiervon finden fich freilich Spuren durch alle Zeiten; aber Spur ist nicht Ziel, und da dieses einmal erreicht ist, so kann die Menschheit nicht wieder guruck, und man darf sagen, daß die driftliche Religion, da sie einmal erschienen ist, nicht wieder verschwinden kann, da sie sich einmal göttlich verkörpert hat, nicht wieder aufgelöst werden mag."

Mit aller Wucht hat das Chriftentum gegenüber einer pessimistischen Auffassung der Welt, wie sie die anostische Erlösungsreligion hatte, seinen Monotheismus behauptet, um die Welt trop Elend, Sünde und Leid bejahen zu können. Jene Religionen setzten, wie der Buddhismus, das Leid und die Sünde als Unvollkommenheit in das Wesen der Welt, die sie darum nicht von dem guten Gott, sondern von einem ihm Widerstrebenden, von der Materie oder einem Gegengott, ab-Das Christentum lehrte die Schöpfung aus dem Nichts und nahm den Satan für einen gefallenen Engel, deffen Seinbschaft gegen Gott und beffen herrschaft nur eine zeitweilige sei und einst von der pollkommenen Gottesherrschaft abgelöst werden solle. Söst man die Gedanken aus dieser Mythologie aus, so ist deutlich, daß das Christentum trog allem Leid und trot aller Sunde zu der Welt Ja sagt, freilich zugleich eine Umwandlung der Welt nach dem Willen Gottes erwartend. Im Gottesglauben also gewinnt es Lebens= freudigkeit und Kraft, dies Ceben nicht bloß hoffend zu ertragen, sondern schaffend zu gestalten.

Nur weil Nietzsche das Ideal verdammt, hat er mißverstehen können, wie der Gottesglauben eben die Siegeszuversicht des Menschen zum Leben trotz allem ausdrückt, genau so wie der Glauben an den Menschen trotz allem in dem christlichen Gottesglauben weiter lebt. Und das ist natürlich. Denn wir ersinden zwar nicht Gott nach dem Ideal, aber wir erstassen Gott nur soweit, als unsere höchsten Ideale reichen.

## 2. Die wahren Gründe des Atheismus.

In Wahrheit ist Nietzsches Atheismus auch gar nicht aus seinem neuen Ideal gewachsen, sondern er ist viel älter. Aller wirkliche Atheismus ist eine Folge des Pessimismus; auch Nietzsches Atheismus stammt aus seiner pessimistischen Periode

und hat die populären Gründe, die er bei Schopenhauer gleichfalls hat. Umgekehrt, als uns Niehsche einreden will, ist es in Wirklichkeit gewesen: der Atheismus ist die Grundlage seines Denkens gewesen. "Tot sind alle Götter, nun wollen wir, daß der Uebermensch lebe", so verrät es uns Zarathustra selbst. Dielleicht könnte er sich gut mit dem "Alten im Walde" vertragen — sie lieben beide die Einsamkeit und hassen die Menschen —: aber der Alte "weiß noch nicht, daß Gott tot ist". Das ist Zarathustras Vorrede und der Grund, aus dem seine Worte quellen 6, 10 ff.

Nietzsche hat die Gründe für den modernen Atheismus einmal treffend zusammengestellt, es sind auch die Dorausssehungen seiner eigenen Ablehnung des Gottesglaubens.

"Warum heute Atheismus? — »Der Dater« in Gott ist gründlich widerlegt; ebenso »der Richter«, »der Belohner«. Insgleichen sein »freier Wille«: er hört nicht, — und wenn er hörte, wüßte er trozdem nicht zu helsen. Das Schlimmste ist: er scheint unfähig, sich deutlich mitzuteilen: ist er unklar? — Dies ist es, was ich, als Ursachen für den Niedergang des europäischen Cheismus, aus vielerlei Gesprächen, fragend, hinhorchend, aussindig gemacht habe; es scheint mir, daß zwar der religiöse Instinkt mächtig im Wachsen sit, — daß er aber grade die theistische Befriedigung mit tiesem Mißtrauen ablehnt." 7,77.

Nietsiche selbst hat sich in allen Schriften der letzten Jahre auf diese Gründe gegen den Gottesglauben bezogen, wenn er auch im ganzen selten davon spricht. Der Atheismus ist bei ihm eben eine Doraussehung gewesen, die ihm fast ohne Gründe selt stand.

Der Vater ist ihm widerlegt. Wiefern? Nun, ganz naiv: durch die Tatsache des Leidens, von dem mehr "in der Welt ist als Wasser in den vier großen Meeren". So klagt der neue wie der alte Pessimismus. Bei Nietzsche ist aus der Klage meist hohn geworden. Schon in der Morgenröte steht das Wort: "Es ist etwas Orientalisches und etwas Weibliches im

meinel, Individualismus.

13

Christentum: das verrät sich in dem Gedanken wen Gott lieb hat, den züchtigt er :; denn die Frauen im Orient betrachten Züchtigungen und strenge Abschlieftung ihrer Derson gegen die Welt als ein Zeichen der Liebe ihres Mannes und beschweren sich, wenn diese Zeichen ausbleiben." 4, 73. Und im Zarathustra klingt dieser Con weiter: "Also sprach der Teufel einst 3u mir: -auch Gott hat seine Hölle: das ist seine Liebe zu den Menschen . Und jüngst hörte ich ihn dies Wort sagen: » Gott ist tot; an seinem Mitleiden mit den Menschen ist Gott gestorben «. - " 6, 130. Das heißt mit unsern Worten, daß der Mensch nicht mehr an Gott glauben könne, weil ihr Mitleid mit allem Leid ihnen den Glauben an ein Wesen, das das Leiden schuf und nicht hilft, obwohl es die Macht und die Einsicht dazu hat, unmöglich macht. — Aber würde das nicht für einen Gott und nur gegen das Mitleid sprechen? Denn "alle Schaffenden sind hart", wie Nietsiche ein paar Zeilen weiter sagt. — Aber nein, antwortet uns Nieksche einige Jahre später: "Gott ist eine viel zu extreme hnpothese." Denn wenn "die driftliche Moral-hypothese" den Advokaten Gottes diente, insofern sie der Welt trot Leid und Uebel den Charakter der Dollkommenheit ließ, - eingerechnet jene - Freiheit -: das Uebel erschien voller Sinn" (15, 19); so ist "jest" für unser kulturstarkes Europa "eine solche ungeheure Dotenzierung vom Wert des Menschen, vom Wert des Uebels u. s. w. nicht so nötig, wir ertragen eine bedeutende Ermäßigung dieses Wertes, wir durfen viel Unfinn und Zufall einraumen: die erreichte Macht des Menschen erlaubt jest eine herabsehung der Buchtmittel, von denen die moralische Interpretation das stärkste war." Freilich denkt Niehsche, wie besonders die letten Worte beweisen, schon mehr an den Richter und Vergelter als an den Dater. Aber er hat den Dater-Gott überhaupt, wie es scheint. nur schlecht gekannt. Im Antidrist jedenfalls spottet er nur über seine Abart, den naiven Wundergott der kleinen Sonntagsblätter und erbaulichen Geschichtchen, "wenn Dietisten und andere Kühe aus dem Schwabenlande den armseligen Alltag und Stubenrauch ihres Daseins mit dem »Finger Gottes« zu einem Wunder
von Gnade und Vorsehung, von »Heilsersahrungen« zurecht machen! Der bescheidenste Auswand von Geist, um nicht zu sagen
von Anstand, müßte diese Interpreten doch dazu bringen, sich
des vollkommen Kindischen und Unwürdigen eines solchen
Mißbrauches der göttlichen Singersertigkeit zu übersühren. Mit
einem noch so kleinen Maß von Frömmigkeit im Leibe sollte
uns ein Gott, der zur rechten Zeit vom Schnupsen kuriert oder
der uns in einem Augenblick in die Kutsche steigen heißt, wo
gerade ein großer Regen losbricht, ein so absurder Gott sein,
daß man ihn abschaffen müßte, selbst wenn er existierte" 8, 291.

Aber der "Dater" kann nie widerlegt werden in Gott. Denn er ist nicht in dieser kleinen Weise aufzufassen, sondern viel ernster und größer. Weder gehört diese kleinlich errechnete Güte eines wundertuenden, auf das Gebet wartenden Gottes bazu - so sind die kleinen Götter des Polytheismus vorgestellt, unser Vater aber "weiß, daß wir des alles bedürfen", noch ist die Frage von uns aus für alle Menschen zu beantworten, ob ihnen in ihrem Leben Gottes Gute erschienen ift. Sondern wir nennen die Macht, die uns im Ideal bezwungen bat. Dater, weil wir erfahren haben, daß "denen, die Gott lieben, alle Dinge zum besten dienen", oder genau nach Paulus: "alles zum Guten mithilft", weil diese Welt trok ihrem Leid ein Ceben in Gott und in der Liebe möglich, ja zu einem Leben der gulle und der Freude macht. Wir schauen die Welt, wie Christus sie sah: nichts geschieht in ihr ohne den Willen des Daters im himmel. Daß "seine Sonne auch den Bosen aufgeht" und er seine Sulle auch über die Satten ausgießt, ift uns nicht ein Beweis, daß er kein Dater ist, sondern gerade erst recht ein hinweis auf seine unendliche Güte. Und alles Leid wird uns nur zur Veranlassung zum Guten, alle Entbehrung wird Erziehung und schlieft das Herz des Chriften nur weiter auf für fremde Not, alle Enttäuschung und An-

13\*

feindung öffnet ihm nur die Augen mehr für alles, was gedrückt und zerschlagen ist. Und so fühlen wir uns im Leiden Gott mit seiner Güte nur immer näher kommen und uns umschaffen nach seinem Bilde. Das ist christlicher Gott-Vaterglaube.

Widerlegt wäre dieser Vaterglaube erst, wenn keine Ueberwindung des Leidens möglich wäre, wenn dem Menschen kein Licht auf seinem Wege durch die Sinsternisse des Lebens leuchtete. Aber das Leid ist nichts Aeuherliches, sondern stets nur eine innere Antwort des Menschen auf seine Erlebnisse. natürliche Schmerz, mit dem ihn gewisse Erlebnisse treffen, sich umsett in seinem Innenleben, das ist seine Sache. höhere Werte kennt als die, die ihm von äußeren Erlebnissen entrissen werden können, der hat auch seine Erlösung in allem Schon der Buddhist und der Stoiker wissen das, und der Christ erst recht, daß die inneren Werte im Leid und durch das Leid nur sieghafter und erhebender werden. Widerlegt werden könnte der Gott-Vaterglaube nur, wenn der Mensch in seinem inneren Ceben nicht diese Kraft hatte, alles Ceid zu erheben zur Sulle und zum Segen, wenn er ohne Widerstand gehetzt wurde durch ein unendliches Leben der Qual. So ist aber das Leben nicht, sondern aus dem Leid kann das Innigfte und Cette und eine verklärte und gereinigte Freude wachsen, wie sie mit schönen Worten porbin uns Biörnson gezeigt hat.

Und Nietziche war auch nicht ferne vom Reich Gottes, als er in einem seiner letzten Werke schrieb: "Erst der große Schmerz, jener lange, langsame Schmerz, in dem wir gleichsam wie mit grünem Holze verbrannt werden, der sich Zeit nimmt —, zwingt uns Philosophen, in unsere letzte Tiefe zu steigen und alles Dertrauen, alles Gutmütige, Derschleiernde, Milde, Mittlere, wohin wir vielleicht vordem unsere Menschlichkeit gesetzt haben, von uns zu tun. Ich zweisse, ob ein solcher Schmerz verbessert«: aber ich weiß, daß er uns vertieft . . . . . . 8, 206.

Sinnlos ist also das Leiden nicht, und selbst seine Gegner müssen für Gott ihr Zeugnis ablegen. Aber Iesu Gottesglaube wird unendlich oft verkannt und veräußerlicht. Der "Dater" soll da ein Geber von lauter Zuckerbrot sein. Und dann denkt man ihn sich auch gewöhnlich so, daß die Peitsche ihm ebenso schnell zur hand ist, wie ungeratenen Vätern ungezogener Kinder.

Noch schlimmer ist, daß heute gerade der Gott als Christengott geglaubt wird, den Iesus immer wieder bekämpft hat: der Richter mit seiner vergeltenden Gerechtigkeit.

Auch Niehsche wendet sich in seinem Kampf meist gegen diesen, den Richter, und den Glauben an die sogenannte sitts liche Weltordnung, jenen Glauben an die Vergeltung alles Guten und die Bestrafung alles Bösen. In der Cat nimmt ja dieser Gottesglaube den breiten Vordergrund unfres Religionsunterrichts ein, sodaß nicht bloß Pfarrer und Religionslehrer, Konfirmanden und Schüler, sondern auch Professoren der Philosophie - und der Theologie in ihm den driftlichen Gottesglauben seben. Und selbst unsere "Atheisten", die an keinen Gott mehr glauben, meinen doch das Phantom dieser "sittlichen Weltordnung" noch glauben zu können. Ein Phantom ist es, und Nietsiche hat es mit Recht und vielleicht am schärfsten in der aanzen Generation erkannt. Im stilleren Con der Morgenröte spricht er davon als von einem Unglück, das über die Menschheit gekommen sei: "Unglück und Schuld - diese beiden Dinge find durch das Christentum auf eine Wage gesetht worden: sodaß, wenn das Unglück groß ist, das auf eine Schuld folgt, jest immer noch unwillkürlich die Größe der Schuld selber daran zurückbemessen wird . . . Erst im Christentum wird alles Strafe, wohlverdiente Strafe: es macht die Phantasie des Leidenden auch noch leidend, sodaß er bei allem Uebelergehen sich moralisch verwerflich und verworfen fühlt. Arme Menscheit!" - 4, 78. "helft, ihr hilfreichen und Wohlgesinnten, doch an dem einen Werke mit, den Begriff der Strafe, der die ganze Welt überwuchert hat, aus ihr zu entfernen! Es gibt kein böseres Unkraut! . . . . Ja man hat die Tollheit so weit getrieben, die Existenz selber als Strafe empfinden zu heißen, - es ist, als ob die Phantasterei von Kerkermeistern und henkern bisher die Ergiehung des Menschengeschlechts geleitet hätte!" 4, 20. Im Antichristen weiß er besser, daß diese Anschauungsweise judisch ist, und daß höchstens die Kirche mit ihrer Betonung des Alten Testamentes daran schuld ift, wenn dieser Wahn als driftlicher Gottesglaube heute noch umläuft. "Und der Kirche sekundierten die Philosophen: die Düge der ssittlichen Weltordnung geht durch die ganze Entwickelung selbst der neueren Philosophie. Was bedeutet ssitts liche Weltordnung ? Daß es, ein für alle mal, einen Willen Gottes gibt, was der Mensch zu tun, was er zu lassen habe; daß der Wert eines Volkes, eines Einzelnen sich darnach bemesse, wie sehr oder wie wenig dem Willen Gottes gehorcht wird; daß in den Schicksalen eines Dolkes, eines Einzelnen sich der Wille Gottes als herrschend, d. h. als strafend und belohnend, je nach dem Grade des Gehorsams beweist. Realität an Stelle dieser erbarmungswürdigen Lüge beift: eine parasitische Art Mensch, die nur auf Kosten aller gesunden Bildungen des Cebens gedeiht, der Priester mißbraucht den Namen Gottes." 8, 247.

Wenn Niehsche statt Lüge Irrtum sagte, so wäre er vollkommen im Recht und wenn er die Priester aus dem Spiel ließe, wo es sich um eine große Illusion des ganzen Menschengeschlechts handelt. Eine Illusion aber ist es, zu meinen, daß auf Erden Schuld und Strafe eine "Gerechtigkeit", einen Ausgleich zeigten. Gewiß, sehr oft ist irgend ein Leiden, ein Nachteil, Elend, Armut, zurcht und Sorge die Folge einer Sünde, einer Leichtfertigkeit, eines Lasters, eines Verbrechens. Aber die Solg e, nicht die Strafe Gottes. Denn bestünde ein Straf-Zusammenhang, so dürsten die Fälle des Gegenteils nicht so häusig sein: eine Ungerechtigkeit macht den Richter verdächtig. Und das Leben zeigt wahrlich nicht nur eine! Das hat man auch

schon sehr früh erkannt, längst vor dem Christentum und in der ganzen Welt. Und im westlichen Kulturkreis hat sich des Menschen Gerechtigkeitsdrang nach vorwärts gestüchtet in ein Totengericht, eine Hölle und ein Paradies, im Osten dagegen, in Indien und den Ländern Buddhas ist der Glaube nach rückwärts gegangen und erklärt die "Ungerechtigkeiten" unseres Daseins mit einer gerechten Strase von Vergehungen, die wir in einem früheren Leben begangen haben. So widerlegt sich der Gerechtigkeitsglaube der Menscheit selbst. Gott ist nicht gerecht: "denn er läßt seine Sonne aufgehen über Böse und Gute", so sagt Iesus. "Denn er gibt allen Arbeitern denselben Lohn, obwohl sie sehr verschieden lang gearbeitet haben": "Siehst du darum scheel, daß ich so gütig bin?" — Gott ist die Liebe, er ist Vater; er rechnet nicht, er wägt nicht, er vergibt — und erzieht.

"Das Schlimmste ist: er scheint unfähig, sich deutlich mitzuteilen." Warum das Schlimmste? Die Antwort hat Niehsche Jahre vorher schon gegeben, und sie lautet: "Ein Gott, der allwissend und allmächtig ist und der nicht einmal dafür sorgt, daß seine Absicht von seinen Geschöpfen verstanden wird, - sollte das ein Gott der Gute sein? Der die gahllosen Zweifel und Bedenken fortbestehen läft. Jahrtausende lang, als ob sie für das heil der Menschheit unbedenklich wären, und der doch wieder die entsetlichsten Solgen bei einem Sichvergreifen an der Wahrheit in Aussicht stellt? Würde es nicht ein grausamer Gott sein . . . .? Aber vielleicht ist es doch ein Gott der Gute, - und er konnte fich nur nicht deutlicher ausdrücken! ..... Um so schlimmer! .... Muß er dann nicht beinahe höllenqualen ausstehen, seine Geschöpfe um seiner Erkenntnis willen so, und in alle Ewigkeit fort noch schlimmer, leiden zu sehen und nicht raten und helfen zu können, außer wie ein Caubstummer, der allerhand vieldeutige Zeichen macht, wenn seinem Kinde oder hunde die schrecklichste Gefahr auf dem Nacken sitt? - ... Alle Religionen zeigen ein

Merkmal davon, daß fie einer frühen unreifen Intellektualität der Menscheit ihre herkunft verdanken. - sie alle nehmen es erstaunlich leicht mit der Derpflichtung, die Wahrheit zu sagen: sie wissen noch nichts von einer Pflicht Gottes. gegen die Menschheit wahrhaftig und deutlich in der Mitteilung zu sein." 4, 87. - Diese Argumentation trifft nur diejenigen, die noch in der Cehre von der wörtlichen Inspiration der Bibel stehen, und überzeugt nur diejenigen, denen gerade an dieser Cehre die ersten Zweifel gekommen find. Sie faßt die "Offenbarung" Gottes rein intellektualistisch auf, so als ob Gott hätte ein Schulmeister für die Menschen sein sollen, ihnen die Daragraphen dessen, was sie wissen und "glauben" müßten, diktierend. Denen, die Gott wirklich gehabt haben, ist seine Offenbarung noch nie dunkel gewesen; sie ist eine Ueberzeuqung des Gewissens, in der uns kund wird, daß des Cebens Geheimnis sich uns beseligend erschlossen hat und von uns etwas und zwar etwas ganz bestimmtes heiliges will.

Aber Niehsche wendet sich endlich gegen je de religiöse Deutung des Lebens. Und er kann sicher sein, daß ihm viele bei unserer Ueberschätzung der Wissenschaft zustimmen werden, wenn er sagt: "Wenn die natürlichen Solgen einer Cat nicht mehr »natürlich « sind, sondern durch Begriffsgespenster des Aberglaubens, durch »Gott«, durch »Geister«, durch »Seelen« bewirkt gedacht werden, als bloß moralische« Konsequenzen, als Cohn, Strafe, Wink, Erziehungsmittel, so ist die Voraussegung zur Erkenntnis zerstört, - fo bat man das größte Derbrechen an der Menschheit begangen." 8, 285. - Allein diese Behauptung trifft nur für diejenigen zu, welche wie Nieksche den Irrtum begeben, wissenschaftliche und religiöse Betrachtung der Welt mit einander zu verwechseln. Das mag naive Religion ebenso tun wie naive Naturwissenschaft: wenn die Kometen erscheinen, weil Gott mit einer himmelsfackel warnen will, oder wenn ein neugefundener Knochen wieder einmal den "Schöpfer" überflüssig machen soll. In Wahrheit sind es zwei ganz verschiedene Auffassungen der Welt, die wissenschaftliche, die das Wie des Geschehens wissen will, und die religiöse, die nach dem Woher und Wozu, nach der Bedeutung für unser Innenleben und nach dem Zweck und Sinn der Welt fragt.

So widerlegen sich die Gründe, die man gegen den Gottesglauben vorbringt, leicht, wenn man nur die Höhenlage christlichen Gottesglaubens einhält und sich nicht in die vorchristlichen Dorstellungen von dem gerechten und in einem heiligen Buch sich wörtlich und gesetzlich offenbarenden Gott herunterziehen läßt, sondern bei dem Gott bleibt, der im Menschen zum Menschen redet und viel zu erhaben und viel zu sehr Liebe ist, als daß er mit Menschen rechten wollte.

Aber fast scheint es, als lege Niehsche selber gar keinen Wert auf seine Gründe. "Chemals suchte man zu beweisen, daß es keinen Gott gebe", sagt er in der Morgenröte, "beute zeigt man, wie der Glaube, daß es einen Gott gebe, entstehen konnte und wodurch dieser Glaube seine Schwere und Wichtigkeit erhalten hat: dadurch wird ein Gegenbeweis, daß es keinen Gott gebe, überflüssig. - Wenn man ehemals die vorgebrachten »Beweise vom Dasein Gottes« widerlegt hatte, blieb immer noch der Zweifel, ob nicht noch bessere Beweise aufzufinden seien als die eben widerlegten: damals verstanden die Atheisten sich nicht darauf, reinen Tisch zu machen." 4, 89. Aber so weit verbreitet dieses oberflächlichste aller Araumente war und vielleicht noch ist, so falsch ist es. Zeitlang freilich, im ersten Rausch darwinistischer Begeisterung, wurde so gegen alles argumentiert: weil etwas erst im Caufe geschichtlicher Entwicklung erworben war, weil es sich in ihr verändert hatte, war es falsch, unecht, "angezüchtet", illusorisch und wie all die schönen Wörter lauteten. Aber hat man benn nie überlegt, daß fich selbst im Nur-Organischen erst spät gewisse Organe ausbilden, die doch neue und richtige Erkenntnisse geben: ist alles falich, was der Mensch mit seinem Auge fieht, weil das Auge erst in entwickelteren Tieren auftritt? Muß es Illusion sein, was sich dem Menschen als eine Wirkslickeit in seinem innern Erleben ausdrängt, der heilige Wille eines über der Welt waltenden Wesens, weil der Menschen Meinungen davon erst langsam reiner und tieser werden? Wir sind eine Zeitlang in den seichtesten Wässern entwicklungsgeschichtlicher Oberstächlickeit gewandelt, und selbst der "Zarathustra" Nietssches trägt noch die Spuren davon, auch ihm sind noch alle Götter "Dichter-Gleichnis, Dichter-Erschleichnis", wenn er auch schon besser weiß, worum es sich hier handelt:

"Herbst ist es umher und reiner himmel und Nachmittag. Seht, welche Sülle ist um uns! Und aus dem Ueberflusse heraus ist es schön, hinauszublicken auf ferne Meere.

Einst sagte man Gott, wenn man auf ferne Meere blickte; nun aber lehrte ich euch sagen: Uebermensch.

Gott ist eine Mutmaßung; aber ich will, daß euer Mutmaßen nicht weiter reiche als euer schaffender Wille." 6, 188 und 123; vgl. 268.

Wenn die Gottes vor stellungen alle Dichtergleichnis sind — wer wollte das leugnen? —, wenn sie stets wechseln und sich überhöhen bis zu jenem "Vater" Jesu Christi, über den hinaus es keinen Gottesglauben mehr gibt, wo Gott alles in allem ist, wer will daraus schließen, daß wir nicht eine Wirklichkeit in diesen unsern Bildern ergreisen? Daß aber eine Wirklichkeit über ihn Herr wird, das erlebt jeder, der Gott sindet. Denn nicht er hat Gott ergriffen, sondern es ist etwas Gewaltiges über ihn gekommen, dem er sich nicht entziehen kann.

Das Jenseits und die Unsterblichkeit.

1. Die Gründe gegen den Jenseitsglauben.

Bu den wesentlichen Merkmalen einer Religion gehört stets auch ihre Beurteilung der Welt. Ihre höhenlage kundet

fich darin an, ob sie die Befriedigung des Menschen von den Gütern dieser Erde erwartet oder ob sie höhere Güter und eine andere Welt kennt. Wir haben icon die Gründe kennen gelernt, aus denen auch die polytheistischen Religionen bereits zur Annahme einer jenseitigen Welt und eines Totengerichts kommen; es ist eine elementare Sorderung menschlicher Gerechtigkeit, was uralte mythologische Vorstellungen von Gespenftern und Dämonen gu neuem Leben erstehen läft, Totenreiche bevölkert und himmel- und Straforter für die Verbrecher sich ausmalt. Das Christentum hat diese Vorstellungen, als es auftrat, vorgefunden und übernommen; es hat aber daneben in seiner Ursprungszeit viel lebendiger eine andere hoffnung gehabt, die Erwartung des "himmelreiches", besser der Gottesherrschaft, in der sich alles verkörperte, was es von großen hoffnungen für die Menschheit sein eigen nannte. In einer gewaltigen Katastrophe sollte eine neue Welt erstehen, in der die hungernden satt werden, die Weinenden lachen und die Müden zur Ruhe kommen, in der die Barmbergigen Barmherzigkeit finden und die Friedfertigen anstelle der Gewalttäter herrschen sollten. Goldene hoffnungen für arme und gedrückte, aber auch für große und gutige Menschen.

Sür Nietssche ebensoviele "Der leum dungen des Cebens", wie es ist. Sein eigener großer Jukunftsgedanke verspricht ja nicht ein neues höheres Leben, sondern die ewige Wiederkehr des Gleichen, des alten Lebens und bejaht es also, wie es ist, unzähligemale. Da wird er denn nicht müde, die "christliche Lebensverleumdung" zu schmähen und die Selbstsucht zu geißeln, die in dieser Hoffnung stecken soll. Jumal in der Heftigkeit seines letzten Jahres hat er sich nicht genug tun können an wilden Worten gegen solchen Glauben:

"Diese kleinen Herdentier-Tugenden führen ganz und gar nicht zum dewigen Leben«: sie dergestalt in Szene sehen und sich mit ihnen, mag sehr klug sein, aber für den, der hier noch seine Augen auf hat, bleibt es trop alledem das lächerlichste aller Schauspiele. Man verdient ganz und gar nicht ein Vorrecht auf Erden und im himmel, wenn man es zur Vollkommenheit einer kleinen, lieben Schafsmäßigkeit gebracht hat; man bleibt damit, günstigenfalls, immer bloß ein kleines, liebes, absurdes Schaf mit hörnern — vorausgesetzt, daß man nicht vor Eitelkeit platt und durch richterliche Attitüden skandalisiert." 15, 118.

Was er Geschichtliches über die Entstehung des Jenseitsglaubens sagt, wäre nicht der Erwähnung wert, wenn es nicht eine so ungeheuer weit verbreitete Meinung wäre, als ob das Christentum diesen Glauben in die Welt gebracht hätte, als ob schlaue Priester ihn dann benutt hätten, dumme Menschen durch Angst unter ihre Macht zu zwingen. Solche geschichtswidrige Phantasien waren im 18. Jahrhundert beliebt und verständlich, ein Jahrhundert geschichtlicher Weiterarbeit sollte einem Manne wie Nießsche unmöglich gemacht haben, Sätze zu schreiben wie den:

"Das Christentum sand die Vorstellung von höllenstrasen im ganzen römischen Reiche vor. Ueber ihr haben die zahlseichen geheimen Kulte mit besonderem Wohlgefallen gebrütet, als über dem fruchtbarsten Ei ihrer Macht. Epikur hatte für seinesgleichen nichts Größeres zu tun geglaubt, als die Wurzeln dieses Glaubens auszureißen: sein Triumph . . . . kam zu früh, — das Christentum nahm den bereits verwelkenden Glauben an die unterirdischen Schrecknisse in seinen besonderen Schutz und tat klug daran! Wie hätte es ohne diesen kühnen Griff ins volle heidentum den Sieg über die Popularität der Mithras- und Isiskulte davontragen können! So brachte es die Furchtsamen auf seine Seite, — die stärksten Anhänger eines neuen Glaubens!" 4, 70.

Wie mangelhaft diese Geschichtsbetrachtung ist, mag man leicht daran erkennen, daß auch sie für möglich hält, daß eine ganze Religion durch einen schlauen Kunstgriff gestiftet werde, und daß sie sich niemals die Frage stellt, warum denn nun

gerade das Christentum den Sieg davongetragen habe, wenn boch — wie es war — der Mithras= und der Isiskult ebenso wie das Christentum ihren Gläubigen ein seliges Leben im Jenseits verhießen. Es muß also das Wesentliche am Chriftentum nicht in diesem gemeinsamen Glauben gelegen haben, sondern in irgend etwas anderem. Direkt falsch endlich und gerade von den neuen Arbeiten überholt ist die Behauptung, daß, als das Chriftentum auftrat, jener Glauben bereits im Derwelken gewesen sei. Im Gegenteil, die Jenseitsreligion ift in den erften driftlichen Jahrhunderten im pollen Aufblüben gewesen, der Mithraskult 3. B. nahm seinen bedeutenosten Aufschwung, ward zur Weltreligion erft etwa vom 2.—4. Jahrhundert nach Christi Geburt. Immerhin weiß Nieksche wenigstens - was andere moderne Kritiker des Christentums nicht immer wissen und auch viele seiner Anhänger nicht -, daß der Glauben an ein Totengericht, an hölle und Paradies und alles dergleichen nicht erst mit dem Christentum in die Welt gekommen ist. Das Christentum ist darin einfach der Erbe antiker Frömmigkeit und antiker Jenseitsspekulation geworden. Es hat auch erst langsam und zögernd die scheuklichsten Ausmalungen der hölle von den Orphikern und anderen Musterien übernommen, freilich von Anfang an sie gekannt und verwandt, nicht weil schlaue Driefter "einen weiterreichenden Machtbereich haben muffen, dessen Kontrolle sich den Blicken der Unterworfenen entzieht: das Strafmak für das Jenseits, das nach dem Tode, - wie billig auch die Mittel, den Weg zur Seligkeit zu weisen", sondern weil alle, auch die größten unter den Christen, auch Jesus und Paulus, Kinder ihrer Zeit waren und dieses Weltbild mit einem Gericht der Auferstandenen, mit Seuerhölle und Paradieseswonnen, einfach hinnahmen.

Am schlimmsten ist Nietzsches Meinung, daß erst durch eine schlaue List des Paulus dieser Glaube ins Evangelium eingedrungen sei. Im Antichrist hat Nietzsche gar von Paulus behauptet, er habe, um diesen Aberglauben zu benühen, geradezu seine Dision Issu vor Damaskus "ersunden": "Paulus wollte den Iweck, solg lich wollte er auch die Mittel... Was er selbst nicht glaubte, die Idioten, unter die er se ne Eehre warf, glaubten es. Sein Bedürfnis war die Macht". 8, 271. Nun, das sind Kritiken aus dem 18. Iahrhundert, und der haß hat den seinen Psychologen so geblendet, daß er nicht sah, wie der Mann, der ausgeschickt war mit "Briesen vom hohen Rat", wahrhaftig nicht Macht zu suchen brauchte, wie er es ja auch gewiß nicht konnte in der verfolgten Schar von armen Leuten, zu der er übertrat, und die damals ebensowenig bedeutete, wie er zunächst zu bedeuten hatte. Er verzichtete auf die Macht, als er Christ ward. Auch was er später wieder durch 28 jährige Arbeit gewann, war wahrlich nicht aus Sehnsucht nach Macht gewonnen.

Doch lassen wir die Geschichte, hören wir Nietzsches Gründe gegen jeden Glauben an eine jenseitige Welt und ein Sortleben nach dem Tode. Da tritt denn zuerst wieder, wie stets bei Nietzsche, "die Wissenschaft" auf den Plan.

"Erst die Wissenschaft hat ihn — den Gedanken vom endgültigen Tode — sich wieder zurückerobern müssen, und zwar indem sie zugleich jede andere Vorstellung vom Tode und jedes jenseitige Leben ablehnte. Wir sind um ein Interesse ärmer geworden: das »Nach-dem-Tode« geht uns nichts mehr an! — eine unsägliche Wohltat, welche nur noch zu jung ist, um als solche weit- und breithin empfunden zu werden. — Und von neuem triumphiert Epikur!" 4, 72. Epikur, der hier in der Morgenröte wie in der Ausklärungszeit Nietssches vorher mit Lob überschüttet, dann aber auch unter die décadents eingereiht wird — "zuerst von mir als solcher erkannt" 8, 254. — Und die Wissenschaft soll den Glauben an ein Sortleben nach dem Tode unmöglich machen? Gewiß, sie meint es oft, weil sie das alte Weltbild zerstört und gezeigt hat, daß für jene naiven Völkerphantasien von Himmel

und hölle "kein Plats" mehr im Weltall ist. Aber wie, wenn nun die Welt, die sich der Wissenschaft offenbart, nicht "die ganze Wirklichkeit" ist, sondern nur ein Teil, nur das, was man messen und wägen kann?

Aber hören wir Nietzsches eigene Gründe. Es sind die alten: das Jenseits ist eine "Korruption" des Menschen 15, 152. "Die sogenannten religiösen Naturen . . . haben zu allen Zeiten dahin gewirkt, den praktischen Menschen das Leben schwer zu machen und es ihnen womöglich zu verleiden: den himmel verdüstern, die Sonnen auslöschen, die Freude verdächtigen, die hoffnungen entwerten, die tätige hand lähmen, — das haben sie verstanden, ebenso wie sie für elende Zeiten und Empsindungen ihre Tröstungen, Almosen, handreichungen und Segenssprüche gehabt haben" 4, 46.

Und wenn man das Christentum dadurch verteidigen möchte, daß man mit vollem Recht darauf hinweisen könnte, daß ja nicht es erst den Pessimismus der untergehenden Antike geschaffen hat, sondern daß es Trost in seinen Schrecken durch den Ausblick auf eine andere Welt und also doch auch Freude an diesem Leben eben im hinblick auf ein anderes gegeben habe, so verurteilt das Niehsche nur noch mehr: "Man kann das Christentum nicht genug verurteilen, weil es den Wert einer solchen reinigenden großen Nihilismus-Bewegung, wie sie vielleicht im Gange war, durch den Gedanken der unsterblichen Drivatperson entwertet hat: insgleichen durch die hoffnung auf Auferstehung: kurg, immer durch ein Abhalten von der Cat des Nihilismus, dem Selbstmord . . . Es substituierte den langsamen Selbstmord; allmählich ein kleines, ar= mes, aber dauerhaftes Leben; allmählich ein gang gewöhnliches, bürgerliches, mittelmäßiges Leben u. s. w." 15, 146. Aber man fieht, wie hier der hiftoriker Nietiche wieder von dem Romantiker abgelöst wird: er träumt davon, daß eine gange Generation Selbstmord, die Tat des Nihilismus hätte begehen können! - Nein, es war im Gegenteil so: das Leben bekam

einen gang anderen Wert durch den Ausblick in eine Ewigkeit, für die man verantwortlich ward. Und man war nicht nur für sich verantwortlich, man war es für eine ganze Generation, für all die Menschen, denen man ins Auge sah. Man muß nur den Schwung und die Kraft einmal gefühlt haben, die aus dem gesamten Neuen Testament spricht: die Kraft von Menschen, die äußerlich betrachtet nichts waren - "Cschandala", "kleine Mucker", wie Nietsiche so geschmackvoll sagt, und die einer Welt von neuem eine Daseinsmöglichkeit schufen, die ihr das Beispiel eines Heldenmutes zeigten, der außerhalb der Schlachten viel größer und seltener ist als im Rausch des Kampfes, und das Vorbild einer Liebe, deren Innigkeit und Jartheit durch kein "Dathos der Distang", durch keine herablaffung des "Schenkenden" gebrochen war. Was die Welt der Jenseitshoffnung des Christentums verdankt, ift genau das Gegenteil von Nietssches Behauptung: "Wenn man das Schwergewicht des Cebens nicht ins Ceben, sondern ins Jenseits verlegt - ins Nichts -, so hat man dem Ceben überhaupt das Schwergewicht genommen." 8, 271. Nein, wird das Leben hier als die Vorbereitung eines ewigen Lebens gefaßt, so hat es eine unendlich vertiefte Bedeutung gewonnen; das ist die Wahrheit. Und nicht Nietsiche bejaht das Leben, indem er es sich ewig wiederholen läft; denn dieses Leierlied, wie er selbst es genannt hat, die ewige Wiederkehr, ist etwas völlig Gleichgültiges und Cangweiliges: sondern gerade wenn dieses Ceben als Vorbedingung und Ansak eines höheren Cebens genommen wird, erhält es Wert und Gewicht.

Aber vielleicht ist es eine Unbescheibenheit der heit der "kleinen Schafe", die Unsterblichkeit für sich zu erwarten? Wir wollen den Widerspruch übersehen, in dem dies Argument mit dem vorigen gegen die Unsterblichkeit gerichteten steht und es ernstlich für sich behandeln. Denn es wird auch immer wieder vorgebracht in unserer — in der Theorie — sittlich so überaus feinfühligen Zeit. Daß es auch bei Niehssche oft

wiederkehrt, ist aber gang besonders wunderlich, da er die Unsterblichkeit ja nicht bloß "jedem Petrus und Paulus" (8,273), sondern iedem Wesen überhaupt zugesteht. Aber trokdem, es bleibt dabei: des Christentums "eigentliche historische Wirkung, das Verhängnis von Wirkung bleibt die Steigerung des Egoismus, des Individualegoismus bis ins Extrem (bis aum Ertrem der Individualunsterblichkeit)" 15, 143. Wer so argumentiert, der vergift den furchtbaren Ernst, mit dem dieser Gedanke geschichtlich auftritt. Denn die Erwartung eines Weltgerichts und eines darnach folgenden ewigen Lebens in Seligkeit oder Verdammnis ist ja doch zuerst ein Verantwortlichkeitsgedanke von ungeheurer Kraft. Schon allein der Gedanke, daß der Mensch einmal aller hüllen entkleidet vor dem wahrhaftigen Gott und por seinen Mitmenschen steben soll, ist so ernst, daß demgegenüber von einem Individualegoismus nicht die Rede sein kann. Wenn sich gute, weiche Chriften por solchen Nietsscheschen Worten, die jett in aller Munde sind, zu schämen anfangen, so sollen sie erst einmal den ganzen furchtbaren Ernst dieses Gedankens sich por die Seele stellen. Dann hört jene Scham vor dem Egoismus auf und es beginnt etwas anderes aufzuwachen. Aber auch die düsteren Aspekte, die sich dann ergeben und von denen ja auch Nietsiche zu sprechen weiß, sind noch nicht das Rich-Sondern das ist doch allezeit das Entscheidende gewesen, daß sich einst einmal der Sinn der Welt wahrhaft enthüllen soll und das heilige als heilig vor aller Augen sich ausweisen wird und das Gute als gut. Aller Schein und alle menschliche Lüge soll vergeben: "so wird eines jeglichen Werk offenbar werden, der Tag wird es klar machen; denn es wird durchs Seuer offenbar werden. Und welcherlei eines jeglichen Werk sei, wird das geuer bewähren." Schlechte und armselige Menschen haben diese furchtbar ernste Dorstellung schlecht und armselig gemacht und für ihr Behagen gedeutet,

14

dem ernsten Ideal entspricht die ernste Auffassung all der Echten, die die Großen im Christentum gewesen sind.

## 2. Chriftliche Boffnung.

Und dieser Ernst, der über das eigene Leben ausgegossen ist, wird auch bleiben, wenn die alten formen dieser Jukunftsboffnung fallen. Nicht als ob das naturwissenschaftliche Weltbild mit Sicherheit diese Dorstellungen ausschlöße. Die himmelsund höllenschilderungen der alten Zeit sind freilich verflogen und dahin. Aber was hat Naturwissenschaft mit der Welt als Ganzem und ihrem Ende zu tun? Was sie heute darüber sagt, wenn sie einmal ihren Weg verläft und zu spekulieren beginnt, ist widerspruchsvoll genug und schwankt zwischen Nieksches "ewiger Wiederkehr" und einem sanften Gleichgewichtszustand der "Entropie" hin und her, während man ebenso aus der Beobachtung der aufsteigenden Entwicklung vielleicht auch ein ständiges Sichüberhöhen erspekulieren könnte. Das ist es aber alles nicht, was die alten Vorstellungen vom Jenseits hinwegräumen wird, sondern das Christentum selbst wird es tun. Nicht höllenstrafen fürchtet und himmelswonnen begehrt der Chrift, wenn er sich recht versteht: vor der Seligkeit der Gotteskindschaft in diesem Leben, wo uns alles zum Guten mithilft, und por der Seindesliebe auch zu den Bojen und dem Gefühl der inneren Dede der Gottlosen und dem beifen Wunsch, ihnen helfen zu wollen, daß sie von sich los und zu Gott kommen, ichwinden die Bedürfnisse jener grausamen Soltergerechtigkeit völlig. Was derartiges im Christentum selbst des Neuen Testamentes, selbst Jesu sich noch findet, wird immer mehr ausgeschieden. Björnson hat es uns porbin gesagt, und Goethe soll uns darin bestärken, wenn er die "icone Seele" bekennen läßt:

"Nicht einen Augenblick ist mir eine Furcht vor der Hölle angekommen; ja die Idee eines bösen Geistes und eines Strafund Quälortes nach dem Tode konnte keinesfalls in dem Kreise meiner Ideen Platz finden. Ich fand die Menschen, die ohne Gott lebten, deren herz dem Vertrauen und der Ciebe gegen den Unsichtbaren zugeschlossen war, schon so unglücklich, daß eine hölle und äußere Strafen mir eher für sie eine Linderung zu versprechen, als eine Schärfung der Strafe zu drohen schienen."

So empfindet reife, durchgebildete Christlickeit. Wir alauben an ein Weiterleben nach dem Tode und eine Dollendung, weil das Ideal, das uns ergriffen hat, uns Vollendung verheift, weil das Gotteskind in unserem jezigen organischen Leben geboren wird und sich entwickelt, sich aber immer nach einer Vollendung sehnen muß, die es nicht erreicht. Wir glauben daran, weil wir in unserem Ideal und in unserer Entwicklung den mächtigen Willen eines Vaters spüren, der ein Gott der Cebendigen und nicht der Coten ist. Und wir glauben auch für die anderen, die Guten und die Bosen. benn sie sind alle bestimmt zur Gotteskindschaft, alle geliebt und alle berufen, sich zu Gott zu finden. Und dieses Gott-entgegen-Wachsen - wenn man so sagen darf - ist keine weichliche Selbstfüchtelei, sondern eine strenge Erziehung Gottes, eine Freude und Seligkeit nur in dem, deffen Freude das Gute, dessen Seligkeit Reinheit und Liebe ist. Ueber die Formen dieses Lebens aber machen wir uns keine Gedanken: "in meines Vaters haus sind viele Wohnungen".

Endlich muß das Christentum wieder mit allem Ernst den Gedanken der "Gottesherrschaft" in seine Hossnung aufnehmen; denn in diesem Gedanken liegt seine Kraft und seine Arbeit für diese Welt. Iwar ist auch hier die alte Vorstellung von einer Katastrophe dahin, aber der Ernst, mit dem das alte Christentum die Welt ansah, sollte nicht versslogen sein. Das Christentum ist nicht pessimistisch und nicht optimistisch, sondern realistisch, ernst, wahr. Es berauscht sich weder an der Erbärmlichkeit und den Leiden des Lebens noch an den "Fortschritten der Kultur". Es sieht Leid und

Digitized by Google

Sünde und nennt sie beim Namen, es hält die Welt nicht für gut, wie sie ist, aber es glaubt sie auf Gute angelegt und die Liebe als das Heilmittel für alles Schlimme in ihr. Es sieht die Welt mit der großen hoffnung an, daß sie eine Welt Gottes werden könne, und aus dieser hoffnung wird Arbeit. Das alte Christentum übte diese Arbeit nur nach innen, an jedem Eingelnen, den es trachtete por den Gefahren und dem Leid der Welt zu sichern. Unsere Zeit ift geneigt, von der Befferung des sozialen Cebens und seiner Einrichtungen alles zu erwarten. Beides ist einseitig. Wiedergeburt und Organisation: neue Menschen schaffen neue Einrichtungen. Gotteswelt wird blog von Menichen geschaffen, denen die Liebe und Gott im herzen wohnen. So hilft das Christentum dem Leben und all den Tendenzen des Guten, des höheren, die um uns im Kampfe liegen mit dem, was herabzieht und unten halten will: es ist nicht optimistisch und nicht pessis mistisch, sondern freudig und hilfreich auf dem Grunde eines wahrhaftigen Ernstes.

## Die dristliche Gewißheit.

#### 1. Das Erlebnis.

Religion ist nicht Weltanschauung, Frommsein nicht Philosophieren. Wenn der Mensch der Urzeit in jedem auffallenden und lebendigen Ding, in der Quelle und in dem immergrünen Baum, in dem erratischen Block und in dem gewaltigen Berggipfel die Wirkung eines Geistwesens vermutet und erschließt — denn wo Kraft und Leben ist, da ist ihm auch Seele —, so ist das eine Weltanschauung, keine Religion. Wenn er aber fühlt, daß in diesem Lebendigen sich ihm ein Wesen offenbaren will, wenn Schrecken und Grausen über ihn kommt vor dem, was sich ihm so gewaltig kundtut, und Freude und Dankbarkeit, daß das höhere, mächtigere Wesen sich ihm nahen und ihm freundlich sein will, so erwacht in ihm Religion, Juver-

sicht, Glaube, Frommsein und jenes Gefühl, Sich einem Höhern, Reinern, Unbekannten Aus Dankbarkeit freiwillig hinzugeben.

Auch heute erlebt der Mensch noch dasselbe in der Natur. Trok aller Naturwissenschaft und mechanistischen Erklärung spricht es noch so gewaltig zu unsern Herzen, das geheimnisvoll Lebendige um uns her, wie am ersten Caq. Und vielleicht erleben wir lange nur das Geheimnis und den asthetischen Wert dieser Schönheit und Erhabenheit. Dann aber kommt vielleicht die Stunde, vielleicht der Augenblick, da ist uns das alles wie ein liebes Wort eines verwandten Wesens. es spricht aus Schönheit und Erhabenheit das Geheimnis perfönlich zu uns. Ergriffenheit und Ehrfurcht, Freude und Dankbarkeit wird in uns wach, der Schönheitsgenuß wandelt sich in Andacht. — Und wieder können wir es am Menschen er-Wenn im genialen Künstler sich uns nicht blok ein ästhetischer Wert enthüllt und die Gewalt seines Wesens uns ergreift, sondern wenn plöklich durch ibn ein Größerer zu uns spricht, wenn er geheimnisvoll für uns die letten Tiefen und höhen des Cebens vor unfrer Seele enthüllt und uns mehr wird, als ein blok mit uns Suchender, da fühlen wir - und fühlt er selbst, wie ein Gewaltiges über ihm ist, und wieder bricht in Demut und Freude der Dank aus uns hervor und wird zur Andacht.

Allein wir sprechen auch von dämonischer Größe in Kunst und Können, weil wir fühlen, daß hier nicht unbedingt Gott zu uns spricht und Gefühle wach werden können, die sich an das in uns wenden, was nicht nach oben und zum höheren und Reinen führt. Das eigentliche Gebiet, auf dem sich uns Gott erschließt, ist das Gute, das Ideal. Denn das Gute ist das Schöpferische im Menschen, an seinen Idealen wächst er empor über sich und sein "natürliches" Wesen; hier empfindet er am deutlichsten, daß ihn etwas ergreift, was über ihm ist und was ihn erhöhen und selig machen will.

Aus alledem ist deutlich, daß man eine Religion nicht beweisen kann, daß sie ihre Wahrheit eben in der Ueberzeugung hat, daß in diesen Erlebnissen sich ihr die lette Wirklichkeit offenbart. Würde man beweisen, daß Gott eristiert, daß es die beste wissenschaftliche hupothese sei, einen Schöpfer und Ordner des Weltalls nach Analogie eines menschlichen Künstlers anzunehmen, so würde das mit Religion und Frommsein noch nicht das Geringste zu tun haben. Aristoteles, ber so schließen zu muffen glaubte auf eine erfte Urfache, auf ein Denken des Denkens, das er mit dem Zeus des Volksglaubens gleichsette, hat doch selbst gesagt, daß es verrückt sei, wenn einer sage, er liebe diesen Gott, er hat also die Religion gerade von diesem Wesen ausgeschlossen, und mit Recht. Denn eine wissenschaftliche "Ursache" kann kein grommsein hervorrufen. Umgekehrt natürlich ist es ganz gleichgültig, daß man heute die Unzulänglichkeit der Gottesbeweise auch wissenschaftlich erkannt hat, daß man nicht mehr die Ursache Gott unter die Einzelursachen alles Werdens einschiebt, auch darauf verzichtet, sie an den Anfang zu stellen, sondern diesen Anfang auf sich beruhen läft. Das alles bedeutet für die Wissenschaft einen Sortschritt wie für die Religion, wenn nur die Wissenschaft in ihren Schranken bleibt und zugesteht, daß schon der Versuch einer "Weltanschauung" im ganzen nicht mehr wissenschaftlich beweisbar ist, geschweige denn, daß sie übergreifen dürfte auf das Gebiet der Weltwertung und der Ist es doch jedem leicht klar zu machen, daß alle Weltanschauung nur ein phantasievoller Anthropomorphismus hier wird das Weltall als Ganges dem reifen Menschen nachphantasiert als ein Wesen, bestehend aus Materie und Geist, Welt und Gott - das sind die Weltanschauungen des Deismus und Theismus -, dort dem werdenden Menschen, wie im Dantheismus und Danpsnchismus; von andern wieder wird jeder kleinste Teil der Welt - das "Atom" schon mit Seele und Ceib ausgestattet, wie es die moderne Weltanschauung

tut, die sich wunderlicherweise Monismus nennt. Neuerdings erleben wir von dem gegenwärtigen Derständnis des Organismus als eines "Zellenstaates" aus noch andere Konstruktionen des "lebendigen Alls" und Gottes, z. B. den Panentheismus, und je reicher die Kenntnis unseres Organismus wird, desto reicher werden sich die Bilder der Welt ausgestalten. Denn der Mensch wird nie davon lassen, Weltanschauungen zu gestalten und wird es nie anders als anthropomorphisch "mythologisch" können.

Der fromme Mensch aber sieht diesen Versuchen ruhig zu; er ist gewiß, daß er seinen Gott nicht als letzte hppothese erspekuliert, sondern daß Gott ihn ergriffen hat.

Die meisten Menschen, auch fromme Menschen, wissen es, dank unseres Religionsunterrichts, der immer noch mit Beweisen und Weltanschauungen arbeitet, leider nicht, daß alle Beweise nichts für und nichts wider die Religion ausmachen. Niehsche wußte das. "Er hat sich darum nie auf eine Widerlegung der Beweise eingelassen, sondern das religiöse Erlebnis in seiner Eigenart in seinen praktischen Solgen angegriffen.

### 2. Der Wert als Wahrheitsmoment.

Oft hat es sich Nietzsche mit der Entkräftung der christlichen Gewißheit leicht gemacht. Populäre praktische Gründe,
wie sie in Predigt und Unterricht, auch sonst in landläusiger
Apologetik oft gehört werden, sind es, die er häusig angreift
und mit überlegenem Spott behandelt. "Sür die Wahrheit des Christentums sprach der tugendhafte Wandel der
Christen, ihre Standhaftigkeit im Leiden, der seste Glaube und
vor allem die Derbreitung und das Wachstum trotz aller
Crübsal-, — so redet ihr auch heute noch! Es ist zum Erbarmen! So lernt doch, daß dies alles nicht für und nicht
gegen die Wahrheit spricht, daß die Wahrheit anders bewiesen
wird als die Wahrhaftigkeit, und daß letztere durchaus kein
Argument für die erstere ist!" 4, 73.

Und im Zarathustra tönt es weiter:

"Blutzeichen schrieben sie auf den Weg, den sie gingen, und ihre Corheit lehrte, daß man mit Blut die Wahrheit beweise.

Aber Blut ist der schlechteste Zeuge der Wahrheit; Blut vergiftet die reinste Lehre noch zu Wahn und haß der herzen.

Und wenn einer durchs Seuer geht für seine Cehre, was beweist dies! Mehr ist's wahrlich, daß aus eigenem Brande die eigene Lehre kommt!" 6, 134. Und noch im Antichrist klingt es so wieder: "Die Märtyrer-Tode, anbei gesagt, find ein großes Ungluck in der Geschichte gewesen: fie verführten ... Der Schluß aller Idioten, Weib und Dolk eingerechnet, daß es mit einer Sache, für die jemand in den Tod geht, ... etwas auf sich habe, - dieser Schluß ist der Prüfung, dem Geift der Prüfung und Dorsicht unfäglich gum hemmschuh geworden. Die Märtyrer schabet en der Wahrheit.... Das Weib liegt heute noch auf den Knieen por einem Irrtum, weil man ihm gesagt hat, daß jemand dafür am Kreuze starb. 3st denn das Kreuz ein Argument?" 8, 292 f. In der Cat, Nietsiche hat Recht. Aber das Kreuz ist mehr als ein Argument, es ist ein Motiv. ein Etwas, das uns in Bewegung sett; denn es ist ein durchgelebtes Ideal. Und so ist auch das Martyrium nicht ein Argument, aber es ist mehr. Mehr, nicht als blokes Martyrium. Das Wort Zarathustras oben, das "man seit Jahrtausenden nötig gehabt hätte" 8, 293, hat schon mit ein wenig tieferer Psychologie einer por 1900 Jahren gesprochen: "... Und wenn ich meinen Leib brennen lieke und hätte die Liebe nicht" -. Auch er wußte, daß nicht das Martyrium, sondern die Gesinnung etwas "beweist".

Dagegen wirklich weniger als ein Argument ist das oberflächliche Werturteil, das Nietsche etwas karikiert einfach darstellt: "Wie viele schließen immer noch: »es wäre das Ceben nicht auszuhalten, wenn es keinen Gott gäbe!« (oder, wie es in den Kreisen der Idealisten heißt: »es wäre das Ceben nicht auszuhalten, wenn ihm die ethische Bedeutsamkeit seines Grundes sehlte!«) — folglich müsse es einen Gott (oder eine ethische Bedeutsamkeit des Daseins) geben! In Wahrheit steht es nur so, daß, wer sich an diese Vorstellungen gewöhnt hat, ein Ceben ohne sie nicht wünscht: daß es also für ihn und seine Erhaltung notwendige Vorstellungen sein mögen, — aber welche Anmaßung, zu dekretieren, daß alles, was für meine Erhaltung notwendig ist, auch wirklich da sein müsse! Als ob meine Erhaltung etwas Notwendiges sei! Wie, wenn Andere umgekehrt empfänden! wenn sie gerade unter den Bedingungen jener beiden Glaubensartikel nicht leben möchten und das Ceben dann nicht mehr lebenswert fänden! — Und so stehe sieht!" 4, 86.

#### 3. Offenbarung.

Allein das sind alles nur Vorpostengesechte. Meist greift er die dristliche Gewißheit da an, wo sie ihre stärksten Gründe gesucht hat: in dem, was sie für die Offenbarung Gottes gehalten hat und in dem andern grundlegenden Erzlebnis der "Wiedergeburt".

In dem ersten Punkt hat Niehsche gemeint, einen tödlichen Irrtum aufgedeckt zu haben, in Wahrheit ist er nur einer weitverbreiteten falschen Schätzung der Formen des religiösen Cebens entgegengetreten, und es rächt sich hier, wie bei Björnson, die Begründung des Christentums, ja der Religion überhaupt aufs Wunder. Mit dem Wunder im Natursinn ist Niehsche freilich so sertig, daß er es überhaupt nicht erwähnt. Um so heftiger ist sein Angriff auf die Schätzung der gewaltigen und gewaltsamen Aeußerungen des religiösen Cebens. Ekstase, Dissonen, das Schauen des himmlischen und der Gottheit — im Katholizismus noch heute als das Erleben des Göttlichen gepriesen und durch Sasten und Gebet gesucht, in dem überlieserten Christentum der evangelischen Kirche, wo

es in der Bibel vorkommt, als objektives Wunder behauptet und als Beweis für die Wahrheit des Christentums angesehen - bei Nietsiche wird es nicht bloß als Beweis verurteilt, sondern in Bausch und Bogen verdammt. Seit seiner Aufklärungsepoche ist er gegen jede Schwärmerei - oder er stellt sich so: der "Rausch", den er früher gepriesen, er wird ihm zum Symptom und zur Ursache der Krankheit. "Dielleicht könnte eine gange hölle von Verbrechern nicht diese drückende, lande und lichtverderbende, unheimliche Nachwirkung in die fernste gerne bin haben, wie jene kleine, edle Gemeinde von Unbändigen, Phantasten, halbverrückten, von Genies, die sich nicht beherrschen können und allen möglichen Genuß an sich erst dann haben, wenn sie sich völlig verlieren." 4, 53. Und zu diesem "Rausch" gehört zum mindesten das echt religiöse Erlebnis, wenn es nicht etwas Schlimmeres ift: Wahnfinn, Krankheit. Unermublich ift Nietsiche feit jenen Cagen, wo er von Banreuth schied, uns zu versichern, daß all das, was Religion sei, oft nur "einen Tropfen Blut'zu viel oder wenig im Gehirn" bedeute 4, 80. Und ob er einen Plato gitiert: "Durch den Wahnsinn sind die größten Guter über Griechenland gekommen" oder ob er den Paulus unheimlich seziert und eine Psychologie des Wahnsinns aus ihm demonstriert, "den Rausch und die Judringlichkeit seiner Seele" zeichnend (4, 64 ff.), oder ob er die "Seufzer der Einsamen und Derstörten" "hört", wie sie aufschreien: "Ach, so gebt doch Wahnsinn, ihr himmlischen! Wahnsinn, daß ich endlich an mich selber glaube!" — es ist immer dieselbe Anklage, die sich von Buch zu Buch endlos weiterschleppt: Wahnsinn, Epilepsie! Bis er ins Groteske fällt und schlieflich Magenverstimmung und schlechte Verdauung alle höchsten Werte der Menscheit geschaffen haben sollen. Die Gesundheit wird ja schlieflich ber Dunkt, um ben sich bem ewig kranken Manne alles dreht. Und man wagt ihn kaum noch ernst zu nehmen, wenn im Antichrist endlich an Stelle der "imaginären"

Ursachen ("Gott, Seele, Ich, Geist, der freie Wille") und der imaginaren Din dologie (Reue, Gewissensangt, Versuchung des Teufels, die Nähe Gottes) die wahren Ursachen gesetzt werden, nämlich 3. B. "Justande des nervus sympathicus" 8, 231. Es ist aber ganz ernst gemeint; denn damals war ihm "Denken" schon lang ein Derhalten der Triebe geworden, und aus der Gesundheit wuchs ihm die Wahrheit. "Skepsis nämlich ist der geistigste Ausdruck einer gewissen vielfachen physiologischen Beschaffenheit, welche man in gemeiner Sprace Nervenschwäche und Kränklichkeit nennt" 7, 153. Und "der religiöse Mensch, wie ihn die Kirche will, ist ein typischer décadent; der Zeitpunkt, wo eine religiose Krisis über ein Dolk herr wird, ist jedesmal durch Nerven-Epidemien gekennzeichnet . . . Die . höchsten Zustände«, welche das Christentum als Wert aller Werte über der Menscheit aufgehängt hat, sind epileptoide Sormen, - die Kirche hat nur Verrückte oder groke Betrüger in majorem dei honorem heilig geiprochen." 8, 287 f.

Der haß hat hier Nietziche blind gemacht. Er hat es selber besser gewuft. Oder weshalb erzählt er sich wohl die Entstehung seines Zarathustra in Ecce homo als ein Erlebnis religiöser Inspiration? Und preist es und sich dazu, begeistert ob solcher Ueberfülle des Erlebens? "- hat Jemand, Ende des 19. Jahrhunderts, einen deutlichen Begriff davon, was Dichter starker Zeitalter Inspiration nannten? Im anberen Salle will ich's beschreiben. Mit dem geringsten Rest von Aberglauben in sich wurde man in der Cat die Vorstellung, bloß Inkarnation, bloß Mundstück, bloß Medium übermächtiger Gewalten zu sein, kaum abzuweisen wissen. Begriff Offenbarung in dem Sinne, daß plöglich, mit unsäglicher Sicherheit und Seinheit, Etwas sichtbar, hörbar wird, Etwas, das einen im Tiefsten erschüttert und umwirft, beschreibt einfach den Catbestand. Man bört — man sucht nicht; man nimmt, - man fragt nicht, wer da gibt; wie ein

Blit leuchtet ein Gedanke auf, mit Notwendigkeit, in der Sorm ohne Zögern, - ich habe nie eine Wahl gehabt. Eine Entzückung, deren ungeheure Spannung sich mitunter in einen Tränenstrom auslöst, bei der der Schritt unwillkürlich bald stürmt, bald langsam wird; ein vollkommenes Außersichsein mit dem distinktesten Bewußtsein einer Ungahl feiner Schauder und Ueberrieselungen bis in die Sußzehen; eine Glückstiefe, in der das Schmerzlichste und Dusterste nicht als Gegensatz wirkt, sondern als bedingt, als herausgefordert, als eine notwendige Sarbe innerhalb eines solchen Lichtüberflusses; ein Instinkt rhnthmischer Verhältnisse, der weite Räume von Sormen überspannt (die Länge, das Bedürfnis nach einem weitgespannten Rhythmus ist beinahe das Maß für die Gewalt der Inspiration, eine Art Ausgleichung gegen deren Druck und Span-Alles geschieht im höchsten Grade unfreiwillig, aber wie in einem Sturm von Freiheitsgefühl, von Unbedingtsein, von Macht, von Göttlichkeit. . . . Dies ist meine Erfahrung von Inspiration; ich zweifle nicht, daß man Jahrtausende gurückgehen muß, um Jemanden zu finden, der mir sagen darf: »es ist auch die meine!« - " 6, 482.

hat er sich deshalb für krank gehalten oder wollen wir es darum tun? Und wer es wollte, der lese Mozarts Bekenntnisse über sein Schaffen oder Roseggers Schilderung, wie seine ersten Bücher wurden, um zu verstehen, daß auch die Gesunden das "Geniale" heute noch so erleben wie vor Iahrtausenden. Daß der Ueberschwang des Innenlebens sich auch bei den vollkommen Starken verdichten kann zu Disson und Ekstase, das steht heute in jedem Cehrbuche der Pspechiatrie; ja, daß selbst, wo Epilepsie auftritt, eine Schärfe des Geistes und Kraft des Willens sein kann, wie sie bei Normalen selten ist, sollte heute jeder von Cäsar, Napoleon und helmholt her wissen. Und Nietssche wuste es auch: "Die Ueberfülle an Sästen und Kräften kann so gut Spmptome der partiellen Unfreiheit, von Sinnes-Hallucinationen,

von Suggestions-Raffinements mit sich bringen, wie eine Verarmung an Leben —, der Reiz ist anders bedingt, die Wirskung bleibt sich gleich. . . " 15, 380 vgl. 72.

Also hätte er selbst dem Christentum und der Religion zubilligen müssen, daß die Sorm des religiösen Cebens in Ekstase und Vision noch nicht beweist, daß hier jedesmal eine geistige oder körperliche Erkrankung vorliege. Mit allgemeinen Urteilen ist hier nichts getan. Gewiß sind unter den Religiösen Kranke gewesen, auch mögen ganze Gemeinschaften und Mönchsorden die Askese so weit getrieben haben, bis Dissonen aus Erschöpfung entstanden 15,77; aber kein besonnener Arzt würde über alle Religion so in Bausch und Bogen aburteilen, ja auch nur etwa des Paulus religiöses Ceben auf seine "Anfälle" 2 Kor. 12,9 zurücksühren, so wenig wie Cäsars Schlachten auf seine Epilepsie. Beide waren trotz ihrer Krankheit im Kern gesunde, große, starke Menschen. Wer einmal den ganzen zweiten Korintherbrief gelesen hat, weiß das von Paulus.

In Wahrheit spricht hier so wenig der Arzt wie in dem geschichtlichen Urteil der "Philolog", als welcher Niehsscher" neuer Werte spricht zu uns, der die alten und ihre Entdecker verdammt. Weil das Christentum die Werte des Mitleids und der Liebe — wie Niehsche sie versteht — verkündet, die Werte, die das "Ceben verleumden und herabsehen", weil es sich gegen die überquellende Lebensfülle der freien Adelsmenschen wendet — deshalb ist für Niehsche in diesem Sall die Vision, die Ekstase, das religiöse Erlebnis, der "Blick auf die fernen Meere" nicht Sülle, sondern Verarmung. Wir sehen uns also auch hier zurückgewiesen auf den Kampf um das I de a l.

#### 4. Die Wiedergeburt.

Kein anderes Resultat tritt zu Tage, wenn man Nietzsches immer wiederholten Angriffe gegen dasjenige Erlebnis,

in dem sich die Offenbarung Gottes jedem Christen naht, auf ihren Kern guruckführt, jenes Erlebnis der "Wiedergeburt", das ich schon vorhin im Gegensatz gegen Ibsens Kritik an der sittlichen Sorderung zu beschreiben versucht habe. muß es Niehsche anrechnen, daß er wenigstens weiß, wenn auch nicht richtig, worum es sich im Christentum und bei dem grundlegenden Erlebnis des Christen eigentlich handelt. doch das Christentum für die meisten, auch für die meisten rationalistischen Christen zu einem bloken Moral q e s e k abgeblaßt, und man streitet hüben und drüben oft so, als ob es sich "bloß um das Gebot" der Gottes- und Nächstenliebe handle und wer es "zuerst" — Juden und Philosophen, ein= schließlich des alten Konfuzius, oder Jesus - gefunden, oft meint man erfunden habe. Allein es handelt sich hier gar nicht um eine theoretische Moral noch um ein von außen gegebenes Gebot eines fernen Gottes, sondern es handelt sich, wie gesagt, um ein neues Gesamtleben, eine Cebensmöglichkeit, die sich den Menschen enthüllt, die uns mit allem Jubel eines böchsten persönlichen Wertes ergreift, uns in alle Schmerzen einer unerfüllten größten inneren Not stürzt und uns aus Jubel und Not, aus Kraftgefühl und Bangen heraus Gott erleben läft, der uns darin sein Wesen kundgetan hat und sich als heiliger Wille über der Welt beweift. Man nenne es Schuldgefühl oder Reue, Wiedergeburt oder Bekehrung, man erlebe es im Sturm der Seele mit Visionen und Ekstasen wie Paulus und Luther, oder in vielen jener sanften Stunden, die "wie vom Monde gefallen" sind, wo die Ideale zu uns kommen wie ein hauch und doch unsere gange Seele füllen und bezwingen - es ist immer dasselbe Erlebnis, die Entstehung der sittlichen Erlösungsreligion in einer Seele, die seither nur das Gesetz und ihre Triebe oder ein blindes Tasten oder Suchen nach halt und Kraft kannte.

Aber Nietssche sieht gerade hier alles nur in der Derzerrung. Was ist ihm die Reue?

"Ich liebe diese Art Seigheit gegen die eigene Cat nicht; man soll sich selbst nicht im Stich lassen unter dem Ansturg unerwarteter Schande und Bedränanis. Ein extremer Stola ist da eher am Platz. Julett, was hilft es! Keine Cat wird dadurch, daß sie bereut wird, ungetan; ebensowenig dadurch, dak sie »pergeben« oder dak sie »gesühnt« wird. mußte Theologe sein um an eine schuldentilgende Macht zu glauben; wir Immoralisten ziehen es vor, nicht an »Schuld« au glauben. . . Die bisherige Praxis, die rein psychologische und religiöse, war nur auf eine Veränderung der Symptome aus: sie hielt einen Menschen für wiederhergestellt, wenn er vor dem Kreuze sich erniedrigte und Schwüre tat, ein quter Mensch zu sein. . . Aber ein Verbrecher, der mit einem gewissen duftern Ernft sein Schicksal festhält und nicht seine Cat hinterdrein verleumdet, hat mehr Gesundheit der Seele." 15, 96.

Der ganze Jammer unsres Religionsunterrichts packt einen an, wenn man solche Worte - ich will nicht sagen eines Philosophen, sondern - eines Mannes lieft, der 12 Jahre lang diesen Unterricht hat durchmachen muffen und über Reue und Dergebung dann in allem Ernfte diese Sate ichreiben kann. Aber es rächt sich eben unsere elende Praxis, die unmündigen Kindern die ganze Erlösungslehre, dazu noch in dogmatisch überlebten Sormen einbläut, ehe sie auch nur entfernt die Tiefe der sittlichen Erlösungsreligion ahnen können. Reue — das ist Angst vor Schande, Angst vor den Solgen der Tat -Reue, das ist Niedersinken vorm Kreuz und "Schwüre" tun. So sagt's unser letter Philosoph. Kein Wunder, daß ihm dann die Wiedergeburt dasselbe ist: "Diese » Erlösungszustände« im Christen sind bloge Wechsel eines und desselben krankhaften Zustandes, — Auslegungen der eingetretenen Krise unter einer bestimmten Sormel, welche nicht die Wissenschaft, sondern der religiofe Wahn gibt." 15, 95. Die Wiffenichaft!

Je mehr er übrigens gehaßt hat, desto weniger hat

er verstanden. Am Ende haben nur herrschsüchtige Priester das Ganze gemacht, wie man im 18. Jahrhundert glaubte: "Jene Spezies, welche ihren Vorteil davon hatte, dem Menschen seine Selbstzufriedenheit zu nehmen (die Repräsentanten des Herden-Instinkts, z. B. die Priester und Philosophen), wurde sein und psinchologisch-scharssichtig, zu zeigen, wie überall doch die Selbstsucht herrsche. Christlicher Schluß: »Alles ist Sünde; auch unsere Tugenden. Absolute Verwerslichkeit des Menschen. Die selbstlose Handlung ist nicht möglich. Erbslünde. Kurz: nachdem der Mensch seinen Instinkt in Gegensatz zu einer rein imaginären Welt des Guten gebracht hatte, endete er mit Selbstwerachtung, als unfähig, Handlungen zu tun, welche »gut« sind.

Das Christentum bezeichnet damit einen Fortschritt in der psychologischen Verschärfung des Blicks: Sa Rochefoucauld und Pascal. Es begriff die Wesensgleichheit der menschlichen Handlungen und ihre Wertgleichheit in der Hauptsache (— alle unmoralisch)." 15, 370.

Man darf eine gewisse Krankhaftigkeit des Erlebnissei Pascal zugestehen und auch sonst in den Bußkämpfen und \*krämpfen mancher Sekten und gewisser pietistischer Unterströmungen in der Kirche, wenn auch hier wieder Niehsches Krankheits-Diagnose Manier ist. "Mit einem Erlebnis nicht fertig werden, ist bereits ein Zeichen von decadence. Dieses Wiederaufreißen alter Wunden, das Sich-wälzen in Selbstverachtung und Zerknirschung ist eine Krankheit mehr, aus der nimmermehr das \*heil der Seele«, sondern immer nur eine neue Krankheitsform derselben entstehen kann." 15, 95.

Es ist nicht nötig, all diese plumpen Mißverständnisse aufzudecken und die Mißdeutungen zu widerlegen. Das richtet sich selbst. Daß Reue nicht Angst vor den Solgen der Cat, sondern Scham über die Cat ist, daß sie nicht die Strase, wenn es eine solche gibt, abzuwenden und ihr zu entgehen wünscht,

sondern daß sie die "Strafe sucht", daß die "Erlösungsgefühle" das Empfinden der Kraft sind, die nun kann, was vorher über die Kraft mar, daß das Ganze ein großer Prozest innerlicher Gesundung ist, das ist schon Luther klar gewesen - und allen Jüngern Jesu por ihm und nach ihm. Aber eben dies, daß hier eine Sittlichkeit auftritt, die "über die Kraft" sei in Wahrheit ist sie nur vor dem Erlebnis der Wiedergeburt "über die Kraft": auch das hat Niehsche dem Christentum jum Dorwurf gemacht. "Im neuen Testament ist ber Kanon ber Tugend, des erfüllten Gesetzes aufgestellt: aber so, daß es der Kanon der unmöglichen Tugend ist: die sittlich noch strebenden Menschen sollen sich im Angesichte eines solchen Kanons ihrem Ziele immer ferner fühlen lernen, sie sollen an der Tugend verzweifeln und sich endlich dem Erbarmenden ans herz werfen, - nur mit diesem Abschlusse konnte das sittliche Bemühen bei einem Christen noch als wertvoll gelten, vorausgesett also, daß es immer ein erfolgloses, unlustiges. melancholisches Bemühen bleibe, so konnte es noch dazu dienen, jene ekstatische Minute herbeizuführen, wo der Mensch den "Durchbruch der Gnade" und das sittliche Wunder erlebt: - aber notwendig ist dieses Ringen nach Sittlichkeit nicht, denn jenes Wunder überfällt nicht selten gerade den Sunder. wenn er gleichsam vom Aussahe der Sunde blüht; ja, es scheint selber der Sprung aus der tiefften und grundlichsten Sundhaftigkeit in ihr Gegenteil etwas Leichteres und, als sinnfälliger Beweis des Wunders, auch etwas Wünschbares zu sein. — Was übrigens ein solcher plöglicher, vernunftloser und unwiderstehlicher Umschlag, ein solcher Wechsel von tiefftem Elend und tiefftem Wohlgefühl physiologisch zu bedeuten habe (ob vielleicht eine maskierte Epilepsie?), das mögen die Irrenärzte erwägen, welche ja dergleichen » Wunder« (3. B. als Mord» manie, Manie des Selbstmords) reichlich zu beobachten haben. Der verhältnismäßig angenehmere Erfolg« im Salle des Christen macht keinen wesentlichen Unterschied." 4, 83 f. Seben

Digitized by Google

wir ab von den letten Sätzen, die das alte Thema in neuer Dariation bringen, wie steht es mit dem Dorwurf, das Christentum lehre absichtlich eine Sittlichkeit, die über die Kraft sei, damit der Mensch seiner Gute nicht froh werden könne? -Als ob es in solchen Dingen Absicht gabe! Als ob da eine Anzahl listiger Menschen alle andern an der Nase führten! Es ist uns oben schon klar geworden, wie es die Eigenart aller Ideale ist, über die Kraft zu geben und die Menschheit erst langsam zu sich hinaufzubilden, nachdem sie im Willen Einzelner wie funkelnde Sterne aufgeleuchtet sind. Und das driftliche Ibeal ist folgerichtig aufgestiegen aus dem großen Gang der Ideale, als man fühlte, daß das noch nicht das Ende sein könne, daß man dem Nächsten nur nichts Boses, sondern Gutes tue, daß es sich um die Gesinnung handele, nicht um die Cat, daß der "Nächste" nicht durch nationale und konfessionelle Bande unser Nächster sei, sondern durch sein Menschsein und seine Bedürftigkeit nach Liebe, daß endlich sein eigenes Verhalten zu uns und zu unserm Ideal, ja zu Gott nicht zum Maßstab werden durfe, unser Ideal ihm gegenüber zu verkümmern. Das ist ein Cettes, das der Menschheit möglich war: Liebe, Liebe auch zum Seind, auch zum Verlorenen, auch zum Gottwidrigen. Und in der Cat perblassen por diesem Ideal alle andern, und an seinem Motiv gemessen verlieren sie ihren Glang: denn wenn der Buddhist den Menschen und das Tier bemitleidet, weil sie elend sind. wenn der antike Mensch aus "Ehre" dem Volke dient, wenn er dem Elenden hilft, aber ihn nicht einmal bemitleidet, weil er sonst die Unerschütterlichkeit seiner Seele verlore - ich greife nur ein paar Beispiele heraus -, so hat schon der historiker das Recht zu sagen, daß ein neues, von innen her neues Ideal von Menschentum mit Jesus in die Welt getreten ift. Und wem überhaupt einmal aufgegangen ift, was das für ihn und die Welt bedeutet, daß die Menschheit dieses Ideal der Gesinnung und der unbegrenzten Liebe erfakt hat, der sieht diesen "Kanon unmöglicher Cugend" eben als seines Cebens höchstes an. Es ist bei Niehsche eine merkwürdige Mischung von Verständnis für diese Dinge und von Mißdeutungen; es ist unmöglich, all das zu entwirren. Aber die Eintönigkeit der Vorwürfe macht es auch überflüssig.

Wie aber kommt dies Erlebnis zustande? Ist es wirklich so, wie Nietssche schildert: das Christentum lehre hier das bloke, nackte Wunder? "Das Christentum kennt im Sittlichen nur das Wunder: die plögliche Veränderung aller Werturteile, das plökliche Aufgeben aller Gewohnheiten, die plökliche unwiderstehliche Neigung zu neuen Gegenständen und Personen. Es fakt dieses Phänomen als die Wirkung Gottes und nennt es den Akt der Wiedergeburt, es gibt ihm einen einzigen unvergleichlichen Wert." 4,83. Diele Chriften geben ihm darin Recht; und in der Tat etwas Unerklärliches hat der Vorgang an sich. Aber dieses "sittliche Wunder" ist doch nicht in eine Linie gu rücken mit dem Reden der Eselin Bileams, sondern mit dem Aufleuchten einer intuitiven Erkenntnis, die wir ja auch nicht weiter begreifen können, und es ist ja auch nichts spezifisch Christliches, sondern jedem sittlichen Ideale eigen. Auch die Zarathustra-Ideale sind, wie er sagt, Nietsche als Inspiration gekommen und ließen ihm alle Werte als Unwerte erscheinen. Wir durchschauen eben unser inneres Leben nicht so, daß wir es errechnen könnten; ein Wunder im Sinn der alten Dogmatik ist es darum doch nicht.

Es tritt aber dieses Wunder ein, wenn der Mensch aus dem Ceben im Kindheitszustand erwacht und sein Eigendasein bewußt anfängt. Freilich viele erwachen nie, sondern gehen dahin in den ausgesahrenen Geleisen ihrer Väter oder ihrer "Ceibburschen", ihrer Beamtenschaft oder ihrer Standesgenosen, vegetierend und sich vermehrend wie die Gräser auf den Wiesen. Aber viele erwachen, und es überfällt sie plözlich das Geheimnis des Cebens mit unwiderstehlicher Macht. Denn das ist das Geheimnis unsres Daseins, daß wir wirken müssen

Digitized by Google

und Solge und Bedeutung haben, ob wir wollen oder nicht. Und darum brauchen wir Ziel und Makstab unfres handelns. und unser herz ist unruhig, bis es das gefunden hat. Es ist nicht wahr, wenn Nietsiche meint, man könne sich dem ent-"Das mußt Du mit Dir selber ausmachen, denn es gilt Dein Ceben«, mit diesem Juruf springt Luther heran und meint, wir fühlten uns das Messer an den hals gelegt. Wir aber wehren ihn mit den Worten eines höheren und Bedachtsameren von uns ab: »Es steht bei uns, über dies und das keine Meinung zu bilden und so unserer Seele die Unruhe gu ersparen. Denn die Dinge können ihrer Natur nach uns keine Urteile abnötigen. " 7, 80. Die Dinge nötigen und zwingen uns. Das Ceben ift ein seltsam gefährliches und läftiges Ding. Es stellt uns hinein in unendliche Zusammenhänge und führt uns hinauf, ohne daß wir es merken, und zwingt uns zu einem Cebens plan und einem Cebensideal. Einmal steht jeder an seines Lebens Wende und manch einer immer wieder.

Dann handelt es sich für ihn darum, ob er den Egoismus über sich mächtig werden läßt, in seiner gemeinen oder in seiner afthetisch großen Sorm, wie Nietsiche ihn predigt, oder ob ihm auch nur der geringste Schritt der Selbst= überwindung und hingabe sich als notwendig und richtig aufdrängt oder gar gleich das volle christliche Ideal ihn ergreift. Aber die kleinste Tat der Selbstüberwindung zieht alles weis tere mit sich. Dann erlebt der Mensch seine "Auferstehung". wie sie Tolstoi so gewaltig und folgerichtig an dem einen Beispiel geschildert hat. Der Mann, der vorher in naivem Egoismus gelebt hat, will die Frau, das Opfer seines Tuns zuerst nur vor dem unmittelbaren Unrecht retten, das man ihr mit ihrer Der= urteilung antut. Aber, die sittliche Geschichte der Menschheit mit raschen Schritten gleichsam noch einmal durchlaufend, kommt er über den Weg der Gerechtigkeit zu der Solgerung, daß ihr sein Leben gehört, wie er das ihre zerstört hat. immer tiefer wird sein Blick für das, was dieser Frau und

allen Elenden not tut, bis sein herz voll ist von Liebesgesinnung und mächtig zu jeder Cat. Und nicht minder richtig bat Tolftoi geschildert, wie dies gefallene Weib an dem Manne nun auch ihre Auferstehung erlebt, wie diese Gute fie gur Bufte treibt. Zuerst elend und verkommen, nur Erleichterung, im Gefängnis und einen Rausch im Branntwein erhoffend, verwandelt sie sich vor unsern Augen wieder zurück in die liebevolle Frau, die endlich dem Manne noch einmal das Opfer ihres Lebens bringen kann, indem fie sein Opfer ausschlägt und den Gefährten ihres Elends heiratet. Und das alles nicht sentimental, sondern von jenem herben, nüchternen Ernft, der so tragisch wirkt. Denn hier spricht auch ein Schicksal zu den Menschen, aber nicht mehr das alte, eherne der polytheistischen Menschheit, sondern das neue dristliche, das Gewissen, welches den Menschen wirklich erhebt, indem es ihn nicht zermalmt, sondern umschafft.

Und in diesem Erleben ergreift der Mensch Gott; denn er wird inne, daß ein Stärkerer über ihn gekommen ist, der ihn ergriffen hat. Wächst aus dem Ideal der Reinheit und Gute im Ceben um uns her Kraft und Sulle, Gluck und Sinn, während Selbstsucht zerstört und vernichtet, müde und verächtlich macht, so ist eben jenes geheimnisvoll Cebendige, das aus dem Ceben zu uns spricht, selbst Gute und Reinheit und führt mit mächtiger hand durch offenbarende Menschen die Menschheit zu seinem Bilde empor. Und die Sicherheit und Kraft, mit der in der Geschichte die Ideale kommen und sich durchsetzen, erft in einem, bann in zwölf Jungern, bann fo, daß alle, die es hören, daran glauben, fie ist die stärkste Bestätigung für den Glauben an den, der das Ideal in unserer Bruft selber mächtig werden ließ trog unseres "natürlichen" Widerstandes, der aus all den alten Vererbungen und andersartigen Gewohnheiten unserer Däter floß. Und von hier aus wagen wir es auch, die Ordnung in der Natur auf die Weisheit desselben Willens zurückzuführen und zu glauben, daß

trot allem uns Unverständlichen Sinn in den Dingen walte, weil wir sie jum Sinn und jum Dienen für unsere Ideale gestalten können. Wir leugnen nicht den Ablauf der Ursachen und den Mechanismus des Weltgeschens; aber wir halten doch fest, daß all dieses Mechanische dienen muß den letten Zwecken eines heiligen Willens, der die Liebe ift und ben wir erft mit dem eigentumlichen Organ unseres mensch= lichen Seelenlebens erfaffen, mit dem wir die Ideale ergreifen und das uns einen Glauben, d. h. eine gewisse Zuversicht zu einem höheren Sein als dem uns sinnenfälligen und denknotwendigen ermöglicht. Würden wir damit, wie Niehsche bebauptet, dem Leben widerstreben, würden wir das Leben ärmer, verächtlicher, sinnlos machen, so wollten wir ihm folgen; denn das Ceben hätte uns widerlegt. Aber wie wir fühlen, dak wir mit dem Gebeimnis des Lebens in diesem Glauben arbeiten, aufwärts zu neuen höhen des Menschentums, so dürfen wir aus der Geschichte sagen, daß immer die gläubigen Menschen und die liebevollen auch das Leben am gewaltigften in neue und höhere Bahnen geführt haben, nicht die Skeptiker. Das Ceben selbst ist mit denen, die an Gott glauben.

# Mietsches Selbsttäuschungen.

Schritt für Schritt sind wir Nietzsches Kritik des Christentums nachgegangen, haben seine Gründe gehört und uns sagen lassen, was er gegen Jesus und die Christen einzuwenden hatte. Hofsentlich ist dabei noch mehr zu Tage gekommen als die bloße logische und systematische, geschichtliche und psychologische Auseinandersetzung, nämlich das, was wichtiger ist und womit Nietzsche am besten überwunden wird: eine Erkenntnis seines Wesens und seines Werdens, seines Liebens und seines Hassens. Nur wenn man das herausgefühlt hat aus seinen Worten, kann man ihn innerlich überwinden, ja hat man ihn überwunden. Man hat dann die ungeheuren Selbstäuschungen

erkannt, in denen er sich bewegt hat und kann mit einem Wort sagen, was Niehsches Derhängnis war: Schopenhauer. Er hat freilich gemeint, ihn völlig überwunden zu haben, und einmal selbst gesagt, daß Schopenhauer alles falsch gesehen habe. In Wahrheit ist Niehsche nie von der Problemstellung Schopenhauers frei geworden. Er selbst bekennt es immer wieder: Mitseid und Pessimismus, darum dreht sich sein Denken.

"Dies Problem vom Werte des Mitleids und der Mitleidsmoral (— ich bin ein Gegner der schändlichen modernen Gefühlsverweichlichung —) scheint zunächst nur etwas Vereinzeltes, ein Fragezeichen für sich; wer aber einmal hier hängen bleibt, hier fragen lernt, dem wird es gehen, wie es mir ergangen ist: — eine ungeheure neue Aussicht tut sich ihm auf, eine Möglichkeit faßt ihn wie ein Schwindel, jede Art Mißtrauen, Argwohn, Surcht springt hervor, der Glaube an die Moral, an alle Moral wankt, — endlich wird eine neue Forderung laut. Sprechen wir sie aus, diese neue Forderung: wir haben eine Kritik der moralischen Werte nötig, der Wert dieser Werte ist selbst erst einmal in Frage zu stellen. —

Wie? Wenn im »Guten« auch ein Rückgangssinmptom läge, insgleichen eine Gefahr, eine Verführung, ein Gift, ein Narcoticum, durch das etwa die Gegenwart auf Kosten der Zukunft lebte? Vielleicht behaglicher, ungefährlicher, aber auch in kleinerem Stile, niedriger?... So daß gerade die Moral daran schuld wäre, wenn eine an sich mögliche höchste Mächtigkeit und Pracht des Typus Mensch niemals erreicht würde? So daß gerade die Moral die Gefahr der Gefahren wäre?..."7, 293.

"Wer, gleich mir, mit irgend einer rätselhaften Begierde sich lange darum bemüht hat, den Pessim ismus in die Tiefe zu denken und aus der halb christlichen, halb deutschen Enge und Einfalt zu erlösen, mit der er sich diesem Jahrhundert zuletzt dargestellt hat, nämlich in Gestalt der Schopenhauerschen Philosophie; wer wirklich einmal mit einem

asiatischen und überasiatischen Auge in die weltverneinendste aller möglichen Denkweisen hinein und hinunter geblickt hat - jenseits von Gut und Bose, und nicht mehr, wie Buddha und Schopenhauer, im Bann und Wahn der Moral -, der hat vielleicht ebendamit, ohne daß er es eigentlich wollte, sich die Augen für das umgekehrte Ideal aufgemacht: für das Ideal des übermütigsten, lebendigsten und weltbejahendsten Menschen, der sich nicht nur mit dem, was war und ist, abgefunden und vertragen gelernt hat, sondern es, so wie es war und ist, wieder haben will, in alle Ewigkeit hinaus, unersättlich da capo rufend, nicht nur zu sich, sondern zum ganzen Stücke und Schauspiele, und nicht nur zu einem Schauspiele, sondern im Grunde zu dem, der gerade dies Schauspiel nötig hat - und nötig macht: weil er immer wieder sich nötig hat - und nötig macht - - - Wie? Und dies wäre nicht circulus vitiosus deus?" 7. 56.

Aus diesem Fragezeichen ist seine Cehre gewachsen. hat seine Gedanken nie "gedacht", wie oft er sich dessen auch rühmte. Er unterlag ihrem Zwang, dem Zwange seiner Fragezeichen an den Gedankengängen, die in der lichten höhe seines gewollten Denkens lagen. So ist einfach bei ihm die Innenwelt umgeschlagen. Geblieben ist dabei die Ansicht der Dinge, die ihm Schopenhauer gab, nur ihre Wertung ward Geblieben ist vor allem einfach von Schopenhauer her seine Ansicht vom Ideal des Christentums. Sie war für Schopenhauer nur eine Nebensache, ruhend auf dem gang unvollständigen Material, das für die Geschichte der Religionen um 1815 bekannt war. Aber da sich Schopenhauer mit dem "wahren" Christentum identifiziert hatte, tat es auch Niehsche, und er prefte seine viel reicheren Kenntnisse vom Christentum und von der Geschichte der Religionen in das Schema Schopenhauers hinein, hierin unterstützt von den Eindrücken eines pietistis schen Elternhauses und einer weiblich-weichen Erziehung. Ob ihn auch der Kirchenhistoriker Franz Overbeck, ein mit dem Stoff,

ben er vortrug, innerlich ganz zerfallener Mann, der aus haß gegen die Kirche und eine modernisierende vermittelnde Theoslogie alle Dinge schief sah, in seinen Gedankengängen beeinslußte oder ob dieser selbst mehr von Nietzsche geleitet war, ist schwer zu sagen; Tatsache, daß sich beide gegenseitig bestärkten. Und gewiß waren sie vielsach einer modern liberalen Umdeutung des Urchristentums gegenüber im Recht. Aber sie verkannten völlig die Motive der "welt"abgewandten Stellung des alten Christentums. Sie verkannten, daß ein neues, höheres Ideal ein altes stets verneint, auch wenn es selbst im höchsten Sinne bejahend ist.

Ebenso wichtig war, daß Nietzsche sich niemals wieder von Schopenhauers Atheismus Iosmachen konnte. Was der Atheismus für Nietzsche bedeutete, das hat er immer wieder bezeugt. Noch in seinem letzten Werk hat er so den europäischen Nihilismus in seiner Entstehung aus dem Atheismus geschildert.

"Und so ist der Glaube an die absolute Immoralität der Natur, an die Zweck- und Sinnlosigkeit der psychologisch-notwendige Affekt, wenn der Glaube an Gott und eine effentiell moralische Ordnung nicht mehr zu halten ift. Der Nihilismus erscheint jest, nicht weil die Unluft am Dasein größer wäre als früher, sondern weil man überhaupt gegen einen Sinn im Uebel, ja im Dasein miftrauisch geworden ift. Eine Interpretation ging zu Grunde: weil sie aber als die Interpretation galt, erscheint es, als ob es gar keinen Sinn im Dasein gäbe, als ob alles um sonst sei." 15, 21. Diesen Schein will Niehsches neues Ideal zerstören. Und wenn das Dasein keinen Sinn hätte, so will er ihm einen geben. -Man sieht, woraus sein Ideal gewachsen ist: "Gott ist tot, nun wollen wir, daß der Uebermenich lebe". Und er weiß auch, daß ihn sein froher Glaube an dies Ideal fast wieder zum Gottesgläubigen machen könnte. Aus dem Sommer 1888 noch stammt das sonnige Wort, das so beginnt: "Und wie

viele neue Götter sind noch möglich!... Mir selber, in dem der religiöse, d. h. gott bildende Jnstinkt mitunter zur Unzeit lebendig wird: wie anders, wie verschieden hat sich mir jedesmal das Göttliche offenbart!... So vieles Seltsame ging schon an mir vorüber in jenen zeitlosen Augenblicken, die ins Leben herein wie aus dem Monde fallen, wo man schlechterdings nicht mehr weiß, wie alt man schon ist und wie jung man noch sein wird... Nochmals gesagt: wie viele neue Götter sind noch möglich! — Zarathustra selbst freilich ist bloß ein alter Atheist: der glaubt weder an alte, noch an neue Götter. Zarathustra sagt, er würde, — aber Zarathustra wird nicht... Man verstehe ihn recht." 15, 485 f.

Er wird nicht, nein. Es war zu stark für ihn gewesen und er war zu jung gewesen, als er den alten Gott verloren hatte. Er hatte nie mit ihm Schweres durchgelebt, sondern nur die Theorien - und was für Theorien! - über ihn gehört. Dor Schopenhauers und feuerbachs Kritik konnten diese Theorien nicht standhalten, und sein weiteres Denken ging stets von der Voraussehung des Atheismus aus. Das ist umso erklärlicher, als die neue Wissenschaft, die ihn um die Mitte der siebziger Jahre ergriff, den Atheismus Schopenhauers, und nur ihn, zu bestätigen schien; denn sie richtete ihren gangen Kampf gegen die Gottes hnpothefe, gegen die Erklärung der Welt aus der Weisheit und Güte eines Schöpfers, der alles "zweckmäßig", für den Menschen nämlich und seine Zwecke passend, eingerichtet habe. Kam nun noch die positivistische Geschichtsdeutung und wies barauf bin, wie eng die historische Entwicklung des Gottesglaubens mit der wirtschaftlichen und kulturellen Entwicklung der Völ= ker zusammenhängt, so schien dem Gottesglauben auch das lette Stuck Boden entzogen gu fein.

Wie fadenscheinig all diese Gründe sind, haben wir gesehen; wie vorschnell selbst der Einwand vom Leiden und vom Bosen, von allem Fragwürdigen aus ist, sollte auch ein Jünger

Nietziches sehen. Denn wenn uns Nietziche das Ceben bejahen heißt, so muß auch er an das Ceben glauben, so muß er glaube n, daß es auf Schönheit, Größe, Stolz und Macht angelegt ist, und daß Erbärmlichkeit, Mitleid, Schwachheit und kleine Surcht schließlich nicht siegen werden. Aber wer hieß ihn das glauben? Die europäische Entwicklung, die Menscheitsentwicklung, diese "Sehlentwicklung"? — Auch er glaubte, obwohl der Augenschein ostmals gegen ihn war. Es ist auch eine Religion, der "Wille zur Macht".

Der Grund, daß Nietiche nicht wieder zu einem Gottesglauben kam, lag freilich vor allem in der Beschaffenheit seines Ideales selbst, ja schon in dem Versuch, die Selbsucht und herrschsucht zu einem Ideal zu gestalten. Jeder merkt die ungeheuren Widersprüche, die darin liegen, auch wenn man etwa nur die Sätze liest, die oben aus Zarathustras Worten angeführt worden sind. Man fühlt, daß ein gut Teil dieser Sate ohne weiteres auch vom dristlichen Ideal gilt, ja von jedem Ideal. Jedes Ideal verlangt härte, Kraft, Entsagung, Opfer, Erziehung, Askese, Wahrheit, Mut, jedes Ideal will wahrhaft vornehm sein u. s. w. Das ist es nicht, was uns von einander trennt, sondern der Inhalt deffen, was verlangt wird. Aber gerade von diesem Inhalt seines Ideals kann uns Nietsiche gar nicht zeigen, warum er als Ideal überhaupt gefakt werden kann. Er will freilich keine niedrige. verächtliche, selbstische Selbstsucht - aber Selbstsucht! Warum ist dann aber die Wahrheit besser als die Lüge? Immer wieder hat Nieksche das Droblem geguält: es ist von der Selbstsucht aus gar nicht oder sehr schwer zu beantworten. Denn Macht kann fich auch auf Luge aufbauen. Weiter: wann werden Wolluft, herrschlucht, Selbstsucht edel, wann unedel? Man versuche einmal, aus Nietiches Saten die verschwiegenen Mafftabe herauszufinden. Schlieflich wird man immer wieder auf den Sat kommen: bei großen Menschen sind fie groß, bei kleinen klein. So bleibt als letter Wert ein ästhetischer. Es ist aber

ein Unding, einen solchen als ein Ideal zu predigen: Größe erzeugt man nicht durch Mahnung, Warnung und Anfeuerung. Sie wächst auch nicht aus Scham und Reue wie die Güte. Wie künstlerische Genialität, so wird auch Größe und Mächtigkeit des Willenslebens geboren. Wir Christen bilden uns nicht ein, selber wieder "Jesus" werden zu können. Nicht in der Größe und Kraft seines Willenslebens, sondern in seiner Güte und Reinheit hoffen wir ihm ähnlich zu werden.

Aber vielleicht hilft da der Züchtungsgedanke? Der Uebermensch soll ja erst "in der Kinder Land" auftreten. Nun, diese Hoffnung ist nichts als eine sehr mechanische Uebertragung des Dererbungsgedankens vom tierischen Organismus auf den Menschen, einer jener platten landläusigen Irrtümer aus der ersten Zeit des Darwinismus. Als ob man eine Familie von Rembrandts oder Beethovens züchten könnte! Größe ist ein seltener Ausnahmefall in der Natur wie Genialität, kein Züchtungsprodukt wie Kragentauben und steinslose Pflaumen.

Daß er auf die ästhetische Erhabenheit die Züge eines sittlichen Ideales angewandt hat, das ist es, was bei Nietsche so verlockt und verführt — denn auch das sittliche Ideal macht den Eindruck der Erhabenheit —; aber es ist eine grobe Verwechslung, die Verwechslung des Unbedingt-seinsollenden mit dem Erhabenen, vor allem weil ihnen eins gemeinsam ist, jenes "Ueber unsere Kraft".

Seine schlimmste Selbsttäuschung aber war, daß er meinte, das Leben zu lieben und dem Leben tieser ins Auge gesehen zu haben, und daß in Wahrheit doch das Leben gegen ihn war. Und er fühlte das selber. Die Entwicklung der Menscheit — lauter Entartung: das ist eine Verleumdung des Lebens! Das Leben ist mit den Idealen; die Entwicklung der Menscheit ging auf die Liebe hin und das Ideal des Christentums. Darum hat Nietzsche endlich auch seinem höchsten Gotte, dem Leben, nicht geglaubt, und es nur geliebt wie er "zum Weibe

ging": "mit der Peitsche". Wenn das "Nachtlied" seiner Seele Schuld und ihren Eigendünkel hinausklagt in die Welt, so sind mir das "Tanzlied" und "das andere Tanzlied" noch viel erschütternder. "Er liebte das Leben lange nicht so sehr, wie er redete." Und weil er gegen ihn war, wollte er seinen Gott mit der Peitsche zwingen. 6, 329. Da verlor seine Seele den letzten Flaum, die Scham vor sich selbst und ihre Ehrsurcht.

Und das ist das Schlimmste. Was seine ganze Erscheinung schließlich bei allen starken und schönen Zügen so unerquicklich macht und peinlich, das ist neben der krankhaften Schwäche seiner hintergedanken der völlige Mangel an Chrefurcht.

"Wenn es Götter gabe, wie hielte ich's aus, kein Gott zu sein! Also gibt es keine Götter.

Wohl zog ich den Schluß; nun aber zieht er mich. . . . Schaffen — das ist die große Erlösung vom Leiden und des Lebens Leichtwerden . . . was wäre denn zu schaffen, wenn Götter — da wären!" 6, 124 ff. Und das hat er nicht bloß in der Cheorie gemeint, seine Werke sind voll seiner kläglichen Selbstüberschätzung und zeigen, wie er das Urteil der Geschichte nicht abwarten konnte, sondern sich über alle "Weisen und Welt-Erlöser" stellte. Vgl. S. 134.

Wer die erste kleine Tat tut, dem Nächsten zu liebe, nicht um seiner eigenen Größe willen, der hat schon ein Etwas, vor dem er sich in Ehrfurcht beugt: die Seele des andern und das Ceben, das aus ihr spricht. Und so wird er weiter und weiter geführt, auch von Ehrfurcht zu Ehrfurcht, von der Seele zum Ceben, vom Leben zu Gott. Nietzsche hat so oft frivol geredet von dem Gott, der ins Verborgene sieht, auch in unser Verborgenes. Er hat eben selbst das Leben und sein Ideal nicht mit Ehrfurcht geschaut, sonst hätte er gewußt, was das heißt: allein sein und immer geeint sein mit dem, was unsere höchste Ehrfurcht ausmacht. Aus dieser Ehrfurcht und diesem Leben in und mit Gott erst sließt das Schönste, das der Mensch

hat und wovon zu reden nur in unseren seltensten Augenblicken möglich ist: die Demut.

An sich viel weniger wichtig, aber weil er mit höchster Zuversicht vorgetragen wird, besonders bedeutsam, ist der letzte Irrtum Nietziches über die wissenschaftlichen Grundlagen und die Einzelforderungen seines Ideals. Das Eine hat er doch gewußt, daß das Ideal selbst nicht aus der Wissenschaft folgt, ja er hat wie sein groker Gegner Kant gesehen — was unsere Philosophen, Natur- und Religionsphilosophen, so oft übersehen: daß das Ideal in der Erscheinungen Flucht überhaupt erst der feste Punkt ist, daß die praktische Vernunft erft dem Zweifel seine Grenze sett. Aber Niehsche bat gemeint, er sei bei seinen Einzelforderungen mit der Wiffenschaft in besserem Einklang als seine Gegner, vor allem als das Christentum. historisch haben wir uns mit ihm zum Teil auseinandergesett. Don der Naturwissenschaft aber ift zu sagen, daß fie für die Ethik überhaupt nichts ausmacht. Aus der Entwicklungslehre lassen sich ebensogut Spencers wie Nietsches Schlüsse gieben, und selbst Schopenhauer kann seine "Ethik" aus ihr Auch das Christentum läßt sich mit ihr in Einklang bringen, und schon ist der Versuch gemacht, aus ihr auch die driftliche Sittlichkeit zu begründen. Das beweist nur, daß die beiden Größen sich im gangen neutral zu einander verhalten; höchstens, daß im einzelnen auf die Ergebnisse der Physiologie und Psphologie auch von den Ethikern Rücksicht genommen werden muß. Aber da das Ideal das Schaffende im Menschen ist, das Neues aus dem Menschen formt, so kann keine kausale Wissenschaft feststellen, was hier möglich und was unmöglich, was notwendig und was zulässig ist. Alles ist im Werben, und an seinen Idealen wächst der Mensch; sie find die großen Notwendigkeiten feines Daseins.

## Die Bedeutung des Individualismus für das Christentum.

Wenn Zwei einander miftverstehen, so werden die Gründe dafür meist auf beiden Seiten liegen. Auch das Christentum, mit dem Niehsche zusammentraf, hat Schuld daran, daß dieser groß angelegte Mensch ihm verloren ging, obwohl er por hatte, einer seiner Verkunder zu werden. Wie viel sein Angriff, voll Glut und Leidenschaft, weil aus dem Gewissen und eignen Leiden stammend, dazu helfen kann, daß das Christentum wieder über sich selbst und sein Wesen klar wird, haben hoffentlich diese Blätter gezeigt. Daß man nicht Arthur Schopenhauer und Richard Wagner für Jesus Christus einsetzt, dafür ist Nietsiche allzeit ein furchtbarer Mahner. Daß man staatsselige und kulturbegeisterte Aufklärung als das Evangelium von der Gottesherrschaft predige, das hat Niehsches Spott und Ingrimm für immer unmöglich gemacht. Auch ist das Chriftentum nicht Demokratie und Sozialismus, nicht Altruismus und Nüglichkeitsmoral, wenngleich von ihnen aus der Weg zum Christentum zurückführen kann. Zurück; denn sie sind nichts anderes als die Ueberbleibsel driftlicher Gedanken, denen der Geist und die Kraft der Liebe und des Glaubens ausgegangen ist, die das driftliche Ideal trugen.

Mehr als dies alles scheint mir Nietzsches Kritik am Christentum für die Bestimmung des Wesens und des Wertes des Christentums wichtig und ein Segen für das Derständnis unsere Religion geworden zu sein. Indem er in den Kampf wirklich um die wesentlichen Stücke des Christentums eintrat, hat er uns von dem kleinlichen Hader um das Dogma und

die Cehre befreit und uns genötigt, uns auf uns selber zu besinnen. Die "Moral" des Christentums galt vor ihm als unbestritten, und die flachen Gegner des Christentums, die es als Dogma und Weltanichauung bekämpfen, räumen meift bereitwillig ein, daß seine Moral "edel, wenn auch etwas unpraktisch sei", die klugen Ceute! Aber Nietsiche griff die Moral des Chriftentums, freilich wie er sie verstand, an, stellte scharf das Problem auf das Ideal und nötigte dadurch erft das Chriftentum zur Selbstbefinnung. Seit Nieksche ist die Theologie gezwungen, sich von dem unfruchtbaren driftologischen Streit auf das Wesentliche des Christentums zu befinnen; die Bedeutung der driftlichen Ethik für das Ganze muß neu erfakt werden, es muß das Derständnis für das Christentum als die sittliche Erlösungsreligion gepflegt und vertieft werden. Und hier ist unendlich viel von diesem Gegner zu lernen, viele einzelne feine Beobachtungen, die er über sittliches Leben gemacht hat und deren Tiefe und Kraft noch lange nicht ausgeschöpft sind.

Ja noch mehr. Auf weite Strecken geben Nietsiche und das Christentum zusammen, so sehr Nietsiche sich auch über sich selbst getäuscht bat. Und wenn man einmal erkannt hat, daß vieles, ja das meiste, was er sagt, formal-ethischer Art ist, nicht bloß seinem Ideal gilt, sondern jedem Ideal, so wird man sich auch ohne Gefahr dem'erziehenden Einfluß seiner Bücher hingeben dürfen. Gegenüber der Sentimentalität oder der Indiffereng und Seelenfaulheit unfres Bürgertums, gegenüber dem erlogenen Dessimismus und der meist schlechtgespielten Decadence unfres Literatentums, gegenüber dem Maschinen-Aberglauben der Sozialdemokratie, gegenüber dem elenden Mischmaschristentum ist seine sittliche Sorderung, ist selbst sein Droben und Schelten, seine Ironie und sein haf eine Erquickung und eine seelische Stärkung. Wieviel Erbebendes und Aufrichtendes hat er vor allem im Zarathuftra gesagt, in iener alücklichsten Zeit seines Lebens, da ihm sein neues Ideal nach der Nacht des Pessimismus und dem Dämmerlicht der Skepsis aufgegangen war und in ihm überhaupt die Kraft und Fülle, die Frische und der junge Morgen aufleuchteten, die ein Ideal für die Seele bedeutet.

Wenn das Christentum der letzten Jahre stärker und gesünder, tapferer und mannhafter, sich seiner Eigenart und Größe mehr bewußt geworden ist, wenn seine Vertreter und Verkündiger kräftiger und herzhafter reden und der Kampf um die Nebensachen bei ihnen immer mehr zurückgestellt wird, so verdanken wir das nicht nur innerkirchlichen Bewegungen und theologischer Erkenntnis, sondern vor allem auch solchen Gegnern wie Nietssche. Wer Ohren hat zu hören, der hört, daß eine junge Generation von freudigen Jüngern Jesu zu den Menschen gehört, wie sie Nietssche sich als Freunde und Gegner gewünscht hat, die "jedes seiner (Jarathustra-) Worte irgendwann einmal tief verwundet und irgendwann einmal tief entzückt hat" (7, 296).

Was von Nietsche gilt, das ist auch vom Individualis= mus überhaupt richtig, und nicht bloß von dem Individualis= mus unfrer Tage. Nicht ein neues Ideal bringt eine solche neue Welle des Individualismus jedesmal, sondern sie hilft nur gur Reinigung und Vertiefung, wenn die trüben Maffen der Gewohnheit und des Kompromisses, der Lüge und der heuchelei die Sahrstraße zu versanden drohen, auf denen die Menschheit den fernen Meeren ihrer Jukunft entgegenfährt. Eine Zeitlang meinen freilich die Individualisten, ob sie nun Freiheit und Wahrheit oder das Ich als das Mak aller Dinge oder den Willen gur Macht auf ihre Sahne schreis ben, dem Alten, Veralteten, neue Werte entgegenguseten; aber seit den Tagen der Sophisten Griechenlands sind sie nur die Sörderer, nicht die Dernichter der Ideale der Menschheit gewesen. Sie haben nur geholfen, daß die Gerechtigkeit sich gur Liebe überhöhte und nicht stecken blieb in der Vergeltung, fie haben die Wahrheit durch ihre kecke Skepsis nur größer ge-

weinel, Individualismus.

Digitized by Google

16

macht, sie haben durch eine Derneinung aller früher "heiligen" Schranken der Samilie und des Volkstums nur dazu geholfen, daß die ganze Menscheit in den Kreis des Heiligen eintrat, das man mit Ehrfurcht und Liebe zu behandeln hat.

So wird auch der moderne Individualismus nicht das Christentum vernichten, sondern er wird nur die Gesamtbewequng der menschlichen Ideale, die für uns im Christentum gipfelt, fördern und vertiefen. So wenig wie irgend eine andere Religion ist ja das Christentum gang rein in die Welt getreten: es war vermischt mit alten Bildern von Welt und Gott, von Erde, himmel und hölle, es war vermischt mit alten Werten von Menschen und Dingen. Und auf seinem Gang durch die Weltgeschichte nahm es dazu gleich einem gewaltigen Strom tausend kleine Zuflüsse auf, die von andern Gebirgen und aus andern Wäldern kamen, als fie die heimat hatte, und den Strom mit neuer Erde färbten. So kommen denn immer wieder für das Christentum Zeiten, in denen es harte Anklagen hören mußt. Sie sollten ihm dazu dienen, sich auf sich selbst zu besinnen und auf das, wodurch es ein Segen für die Menschheit gewesen ift.

Daß es jemals überboten werden könnte, haben wir deshalb nicht zu fürchten, weil es eine ewige Entwicklung, ja die innere Entwicklung der Menscheit selbst ist, worum es sich handelt. Wir überblicken jetzt die Menscheitsgeschichte — nicht bloß die des abendländischen Kulturkreises — deutlich genug, um zu sehen, was da an den Tag will und was aus dem Tier geworden ist, das einstmals die Sprache fand. Ueberall steht das Ideal auf in den Herzen der Menschen und das Gewissen bildet sich. Ueberall ergreist jenes Gefühl für den Mitmenschen immer weitere Kreise: von der Samilie springend zum Stamm und zum Volk und zur Menscheit — und selbst zum Seind. Im Christentum hat es den letzten Schritt getan: prinzipiell, noch nicht in Wirklichkeit; die Völker sind die bei bei beiten och nicht reif geworden zu diesem Eetzten.

Und zum zweiten wächst das Ideal, das Gewissen nach innen: aus der Cat und dem Gesek wird immer mehr die forderung der Gesinnung, und was Gerechtigkeit und endlich Liebe sei, wird immer feiner und tiefer erfahren. Ueberall in der Menscheit wird Gerechtigkeit, Erbarmen und Mitleid gelehrt; aber erst im Christentum ist das Cente, die Liebe selbst gekommen: prinzipiell, nur hier und da in Wirklichkeit. eine unendliche Aufgabe ift uns noch geblieben, in uns und um uns zu zeigen, was Liebe ist, es zu erleben und andere erleben zu lassen. Auch die Vertiefung der Liebe "höret nimmer auf". Und nach unten erwächst das Ideal und das Gewissen der Menschheit in gleicher Weise. Der Gefangene und der Sklave, der Fremdling, "der in deinen Toren ist", der Sünder und der Verbrecher - wie lange haben sie warten muffen, daß man auch ihnen die gleiche Gesinnung zuwandte wie dem Dolksgenoffen? Und wieder hat Jesus dem Achselzucken und Naserumpfen zum Trot gezeigt, daß mahre Liebe dem Arzte gleicht, der zu den Kranken geht, einerlei, wer sie sind; die Sünder und Gottesfeinde noch zu lieben und zu suchen, das war das Cekte. Und was von neuem in der Menschheit immer wieder in die Tiefe sinkt, das hat an ihm einen Freund und Beschüher und vor allem einen, der es sieht.

Und so kann man wohl sagen, auch ohne Prophet sein zu wollen, daß dies Letzte, nachdem es einmal erreicht war, nicht mehr überboten werden, sondern sich nur noch vertiesen kann, indem es auf immer neue Derhältnisse im einzelnen angewandt wird und immer klarer sich gegen alle andern Ideale abzuheben lernt. Don Zeit zu Zeit muß es auch stets wieder entdeckt werden, da es immer wieder Gesahr läuft, der Crägheit und Gewohnheit zum Opfer zu fallen, die die Organisation für die Sache selbst und Mitsleid, Weichheit und Gutmütigkeit für Liebe nimmt oder sich gar am bloßen Tun ohne die Gesinnung genügen läßt. Dann erhebt sich das Individuum voll Sehnsucht nach Freiheit und Wahrheit, voll Individual

grimm und Verachtung und meint, einen neuen Weg und ein höheres Ziel zeigen zu können. Aber immer wieder führt der Individualismus zurück in die ewige Bahn der Entwicklung der menschlichen Ideale.

In dieser Entwicklung hat das Christentum noch eins poraus por allen andern Idealen: seinen Gottesglauben. Es ist hinaus über das bloke Gesek, das von auken ber als göttlicher Wille an den Menschen herantritt. Als die Menscheit Jahrhundertelang fich um solchen Willen und das Gesetz gemüht und das Sittliche in die "Ciefe" gedacht batte, da bob erst der schwerste Kampf an. Als man erkannte, daß höber als Gesetz und Cat das Wollen und die Gesinnung stehen, da erwuchs erst die lette innere Not. Denn Gesinnung kann man fich nicht anbefehlen, man muß sie haben; man kann sie nicht einmal "wollen". Die höchste Sittlichkeit ist nicht bloß wie die andern Ideale nach ihrer höhenlage über unsere Kraft, sondern ihrem Wesen nach über unfrem Willen! Indem das Christentum nun den Menschen anweist, in seinem Empfinden dieses Tiefsten und in seinem Schuldbewuftsein Gottes hand zu fühlen und seine Vergebung, seine hilfe nach aufwärts schon zu spüren, indem es ihn ganz auf Gott stellt und ihn das Sittliche nicht mehr als sein Werk, sondern als Gottes Gabe erleben läßt, schenkt es ihm nicht bloß jene greiheit von der Welt, die der Individualismus verspricht, aber nicht erlebt, sondern endlich auch, was mehr und höher als dies alles ist, das Freiwerden von sich selbst und seiner Cat, der guten wie der bosen, und die Stille und das Glück eines Lebens in Gott.





89097192165 B89097192165A